

"الْيَوْمَ الْحُمَلُتُ لَكُمْ دِيْنَكُمْ وَاتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيْتُ لَكُمْ الإِسْلَامَ دِيناً" (القرآن)
"آج من نة تمهارادين كمل كردياتم يراي فعت يورى كردى اورتمار عدين كي لياسلام كو پندكيا"

قوانین عالم نین اسملامی قانون کا امتیاز

حلداول

مولا نامفتی اختر امام عادل قاسمی مهتم جامعدر بانی منور داشریف

شعبهٔ نشروقشقیق جامعدر بانی منورواشریف بوست سودها، وایا بختان منطع سستی بور ۲۰۵۲۰۵ (بهار)

#### RESERCH & PUBLISHING CENTER

P.O. SOHMA. VIA. BITHAN.

DIST. SAMASTIPUR.848207-BIHAR-(INDIA)
PHONE. 0091- 9934082422 (Off.) 9431883368 (Pres) 9431208629 (Res)

#### @ جمله حقوق بحق ناشر محفوظ ميں۔

تام كتاب : قوانين عالم مين اسلامي قانون كالتياز

مصنف : مولانامفتی اخترامام عاول قاسمی (ایم-ای)

بيعاون مالى : جناب حاجى عرفان دا ؤد دلال بولثن برطانيه

بتوچه خاص : حضرت مولا نا داؤدمفتاحی صاحب دامت بر کاتهم بولٹن برطانیہ

صفحات : جلداول: • • ٥

سن اشاعت : و١٣٢٩ مطابق ٢٠٠٨،

تعداد : ۱۱۰۰

تيت : ۳۰۰

کمپوزنگ : شعبهٔ کمپیوٹر جامعه ربانی منور داشریف

تاشر : شعبهٔ نشر و حقیق جامعه ربانی منور واشریف

طباعت : ایج ایس آفسیٹ پرنٹرس ، دبلی \_ 2 ، موبائل: 9811122549

# لخكية

- (1) Maktaba Jamia Rabbani Manorwa Sharif P.O. Sohma. Via. Bithan. Dist. Samastipur 848207- Bihar (India)
- (2) Kutub Khana Naeemiah Deoband 247554 U.P.
- (3) Darulkitab Deoband 247554 U.P.
- (4) Qazi Publishers & Distributors B-35-Basement, Opp.MongraGuestHouse,Nizamuddin West New Delhi-110025
- (5) Branch Office Jamia Rabbani C/212 Abul Fazal II Jamia Nagar New Delhi 110025
- (6) Farid Book Depot (t) Delhi

# برطانييس ملناكابية

(6) Haji Irfan Daud Dalal Bolton Halal Butcher's 253,255, Derby Street, Bolton BL3 6LA. England (U.K.) Phone: 0044-1204-520482. (M.) 044-7931829998-07791181665

یہ کتاب محترم جناب عاجی عرفان داؤد دلال صاحب (برطانیہ) کے مالی تعاوُن سے شائع ہوئی، ادارہ ان کی اس عظیم خدمت پر تحسین و تہنیت پیش کرتا ہے، اللہ تعالی ان کی اس خدمت کو قبول فرمائے اور جزائے خیرسے اوازے۔ آمین

### بسم الغدالركمن الرحيم

وَمَاكَانَ الْمُوْمِنُوْنَ لِيَنْفِرُوا كَافَحَةُ فَلَوْ لَانَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَائِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّيْنِ وَلْيِنْدِرُوا قَوْمَهُمْ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَائِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّيْنِ وَلْيِنْدِرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا اللَّهِمْ لَعَلَّهُمْ يَحْذَرُونَ (مورة التوبة ٢٢١١) إذَا رَجَعة اورمسلما نول ويدنه چاہيك كرسب كرسب نكل كھڑك ہوں، مواليا كول نه كيا جائے كدان كى ہر بردى جماعت ميں ہوں، مواليا كول نه كيا جائے كدان كى ہر بردى جماعت ميں سے ایک چھوٹی جماعت جایا كرے تاكہ باقيما نده لوگ دين كى سجھ بوجھ حاصل كرتے رئيں اور قوم كوجبكه وه الن كے پاس سجھ بوجھ حاصل كرتے رئيں اور قوم كوجبكه وه الن كے پاس سجھ بوجھ حاصل كرتے رئيں اور قوم كوجبكه وه الن كے پاس

مَنْ يُرِدِ اللَّهُ بِهِ خَيْرًا يُفَقِّهُهُ فِي الدِّيْنِ

(اعرجه البخارى ومسلم)

ترجمہ: ' جس کے ساتھ اللہ اراد ہُ خیر فرماتے ہیں اس کودین کا فہم عطافر مادیتے ہیں''

# انتساب

- معلم انسانیت، سیدالا ولین والآخرین امام الانبیاء حضرت محد رسول الله صلی الله علیه وسلم کے نام مسلی الله علیه وسلم کے نام جن کی بدولت (اسلام کی صورت میں) دنیا کوایک عمل، بےنظیر اور آفاقی قانون ملا۔ جوقیامت تک آنے والے ہردور کے لیے بلاتر میم وتبدیل کافی ہے۔
- سرائ الامت، رأس الفقهاء حضرت امام اعظم ابوحنیفه کے نام
   جفول نے اسلامی قانون کی سب سے بہتر اور متند تشریح کی اور جن کی قانونی تشریحات اور فقدا کیڈمی نے دنیا میں ایک قانونی انقلاب برپا کیا۔
- تمام ائمہ جمہتدین اور فقہائے امت کے نام
   جفول نے اپنی زندگیاں فقہ اسلامی کی خدمت کے لیے وقف کر دیں اور جن کی ہے چایاں محنتوں اور انتقک کوششوں سے قانون اسلامی کاعظیم الشان ذخیرہ وجود میں آیا۔
   میں آیا۔

# فهرست مندر جات جلداوّل

| مؤ   | مضمون                                                                                                       | حليلير |
|------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| 19   | كتوب كرامي حضرت مدني"                                                                                       | 1      |
| P+   | تقريظ حضرت اميرشريعت سادى، بهاروا ژيسه                                                                      | r      |
| 71   | تقريظ حضرت مولا نامجرسالم القاسى دامت بركاتهم                                                               | ۳      |
| rr   | تقريظ حضرت مولاناسيد محمد انظرشاه كشميري                                                                    | ۳      |
| rr   | تقر يظ حضرت مولا نامفتى سعيداحد بالنورى دامت بركاحهم                                                        | ۵      |
| 77   | تقر يظ حضرت مولا ناعبدالله عباس ندويٌ                                                                       | 4      |
| PA   | مقدمه حضرت مولا نامفتی محمد ظفیر الدین مفتاحی دامت برکاجهم وحضرت مولا نامحمر نعت<br>الله اعظمی دامت برکاجهم | 4      |
| r    | بيش گفتار                                                                                                   | ٨      |
| r    | ياب اول-اسلامي قانون كاتعارف اورخصوصيات                                                                     | 9      |
| 77   | بحث اول                                                                                                     | 1+     |
| ماما | انسانی قانون کی تاریخ                                                                                       | 11     |
| 70   | اسلامي قانون كاماخذ                                                                                         | ır     |
| 74   | اسلام ہے بل عرب کی حالت                                                                                     | 11     |
| 74   | اجماعي اورا قضادي صورت حال                                                                                  | 10     |
| M    | ر ين حالت                                                                                                   | 10     |
| ٥٠   | علمى حالت                                                                                                   | IT     |
| 31   | قا نونی حالت                                                                                                | -      |
| 35   | ما کلی قوانین بین نکاح کی صورتیں                                                                            | i iA   |
| 70   | للاق كي صورتين                                                                                              | -      |
| 30   | را ثت کے ضابطے                                                                                              | -      |
| ۵۵   | لای کے ضابطے                                                                                                |        |

|              | <u>4</u>                                      |      |
|--------------|-----------------------------------------------|------|
| لمنبر        | مضمون                                         | صفحہ |
| 7 7          | ملکیت کے بنیادی سرجشے                         | ۲۵   |
|              | معاملات کی قسمیں                              | ۲۵   |
| rr           | عقوبات کےضا بطے                               | Pa   |
| ra           | بخث دوم                                       | ۵۸   |
| ۲۰           | قانون مغربی ماہرین قانون کے نزدیک             | ۵۸   |
| 12           | قانون کے بارے میں متفادتصورات                 | ۵۹   |
| 17           | قانون کی ماہیت میں شدیداختلاف                 | 41   |
| ۲            | نا کام جبتو کی داستان                         | ar   |
| ۳,           | قانون کے بارے میں علماء قانون کے خیالات       | 49   |
| ٣            | قانون كامفہوم علماء اسلام كےنز ديك            | ۷٣   |
| اسا          | شريعت كامفهوم                                 | ۷۲   |
| ۲۱           | بحثسوم                                        | ۷۸   |
| اما          | فقدكامغهوم                                    | ۷۸   |
| 17           | لغوى معنى                                     | ۷۸   |
| ۲            | اصطلاحي مغيوم                                 | ΔÍ   |
| 72           | متاخرین کی اصطلاح                             | PA   |
| 17/          | شريعت اورفقه كالصطلاحي موازنه                 | ۸۹   |
| Ĺ            | قانون اسلامی کے ارتقائی ادوار اور خصوصیات     | 91   |
| ٤            | دوراول عبد نبوت                               | 91"  |
| ٨            | حصددوم عبدخلافت راشده                         | 99   |
| ام           | دورسوم سیل صدی کے وسط سے دوسری صدی کے آغاز تک | 1+1" |
| ۲۲           | دوسری صدی کے اوائل سے چوتھی صدی کے نصف تک     | ا+لم |
| <sub>የ</sub> | مسلك خفي                                      | 1+1" |
| ۵٦           | سلک ماکلی                                     | 1+4  |

| مسلک شافعی                                           | MA                                                                                                                                                                                                                      |
|------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 100                                                  |                                                                                                                                                                                                                         |
| مسلك عنبلي                                           | rz                                                                                                                                                                                                                      |
| دور پنجم _ چوتھی صدی کے وسط سے ساتویں صدی کے وسط تک  | ۳۸                                                                                                                                                                                                                      |
| مسلكى تعصب                                           | M4                                                                                                                                                                                                                      |
| عبدهٔ قضاء                                           | ۵۰                                                                                                                                                                                                                      |
| تدوين نداهب                                          | ۵۱                                                                                                                                                                                                                      |
| ز مانی اور علمی تقدم کااثر                           | ar                                                                                                                                                                                                                      |
| دورششم ساتویں صدی کے وسط سے ۸۲۱ء تک                  | ٥٣                                                                                                                                                                                                                      |
| فقهى تطبيقات كى تدوين اوركتب فآوى كى تاليف           | ۵۳                                                                                                                                                                                                                      |
| بعض فقہی جزئیات کے بارے میں خلیفہ وقت کے خصوصی احکام | ۵۵                                                                                                                                                                                                                      |
| دور ہفتم ۔ المجله کی اشاعت ہے آج تک                  | ra                                                                                                                                                                                                                      |
| المجله كي اشاعت                                      | ۵۷                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                      | -                                                                                                                                                                                                                       |
| عصری رجحانات                                         | ۵۹                                                                                                                                                                                                                      |
| بحث جہارم                                            | 4.                                                                                                                                                                                                                      |
| البدجديد كي فقهي سر گرميا ب                          | ١٢ ع                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                      |                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                      |                                                                                                                                                                                                                         |
| بداسلامی کی تدوینی کوششیں                            | e 40°                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                      | -                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                      | -                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                      |                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                      | -                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                      |                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                      | مسلکی تعصب<br>عہد ہ تضاء<br>تدوین مذاہب<br>زمانی اور علمی تقدم کا اثر<br>دور ششم ساتویں صدی کے وسط سے ۱۲۸ء تک<br>فقہی تطبیقات کی تدوین اور کتب فقاو کی کی تالیف<br>بعض فقہی جزئیات کے بارے میں خلیفہ وقت کے خصوصی احکام |

| مني  | مضمون                                  | ىلىلىنمبر |
|------|----------------------------------------|-----------|
| וחר  | پسٹل لاء کے تعلق سے قانون سازی         | 4.        |
| INY  | تدوین قانون کی غیرسر کاری کوششیں       | 41        |
| iry  | محمد قدری پاشا                         | 1         |
| 10+  | التشريع البيثائي الاسلامي              |           |
| 10+  | مروجيطر يقنه تذوين كانقص               | 20        |
| ior  | فقهي موسوعات كا دور                    | 40        |
| 100  | فقهی موسوعه کی ضرورت                   | 4         |
| 107  | فقهی موسوعه کی تاریخ                   | 44        |
| 101  | فقهى نظريات ايك نئ فقهي تقسيم          | ۷۸        |
| 109  | حدیث وفقہ کے معاجم اور توامیس کار جحان | 49        |
| 109  | مجم الحديث                             | ۸٠        |
| 14+  | معجم الفقه                             | ΛI        |
| IYr  | علمی و خفیقی اداروں کا تیام            | Ar        |
| IYr  | مجع البحوث الاسلامية                   | ٨٣        |
| IYF  | مجلس علمي د انجعيل                     | ۸۳        |
| ITE  | وائرة المعارف حيدرآ باد                | ۸۵        |
| 1414 | المحلس الاعلى للثؤن الاسلامية مصر      | YA        |
| וארי | المؤتمر العالمي للاقتصادمكة            | 14        |
| ואר  | المركز العلمي لا بحاث الاقتصاد مكه     | ۸۸        |
| 071  | مؤتمر الفقه الاسلامي رياض              | 19        |
| IAA  | مجمع الفقه الاسلامي جده                | 9+        |
| 177  | مجلس تحقیق تھانہ بھون                  | 91        |
| 144  | ادارة المباحث الفقهيه وبلي             | 97        |
| 142  | مجلس تحقيقات شرعيه كهفنو               | 91        |

| سؤ    | مضمون مضمون                                           | سلسلة |
|-------|-------------------------------------------------------|-------|
| 11    | مجلس مختین مسائل حاضره کراچی                          | 91"   |
| 14    | مجلس ترتبيب قانون موتكير                              | 90    |
| YA AF | مجمع الفقة الاسلامي د الى                             | 94    |
| 4     | بحث پنجماسلامی قانون کا مزاج                          | 94    |
| 21    | شریعت اسلامیہ کے قانونی عناصر                         | 9.4   |
| 44    | اسلامی قانون کے بنیادی اجزاء (جدید اصطلاحات کے مطابق) | 99    |
| 21    | عا كلى قوانين                                         | 1++   |
| 141   | مالى معاملات                                          | 1+1   |
| 141   | سول قوانين                                            | +11   |
| 149   | يين الاقوا مي مخصوص قوانين                            | 1-1   |
| 149   | سياست شرعيه ياسلطاني قوانين                           | 1+1"  |
| 14+   | مالياتي قوانين                                        | 1+14  |
| 14.   | بين الاقوامي قوانين (خارجه تعلقات كاحكام)             | 1+0   |
| IAI   | قانون تعزير                                           | 1+4   |
| IAT   | اسلامي قانون إدر عصري قانون كاموضوعاتي موازنه         | 1+4   |
| IAT   | عبادات کے اہم مباحث                                   | 1+1   |
| IAT   | معاملات کے اہم مباحث                                  | 1+9   |
| 100   | عبادات اورمعاملات مين فرق                             | 11+   |
| INY   | وضعی قوانین کے اقسام                                  | ###   |
| 144   | قا نون خاص                                            | 111   |
| 1/4   | كتب فقه ميں انسانی قانون کے موضوعات                   | 111   |
| 19.   | بين الاقوامي قوانين                                   | III   |
| 19+   | وحدت انسانی                                           | 110   |
| 191   | بالهى تعاون                                           | 117   |

|      | 1.                                   |          |
|------|--------------------------------------|----------|
| منح  | مضمون                                | سليلنمبر |
| 191  | چشم پوشی اور درگزر                   | 114      |
| (4r  | عقبید واور آلکر کی آزادی             | IIΛ      |
| 197  | عدل دانعمان                          | 114      |
| 191" | بين الاقوا م مخصوص ضالط              | 11"+     |
| 191" | بین الاقوامی قانون کے عناصر          | iri      |
| 1417 | كا نو تى بالا دى                     | ITT      |
| 191" | رياست                                | 111      |
| 190  | توسيع مملكت كاضابط                   | Her      |
| 194  | معامداتی ذمدداری                     | 110      |
| 194  | رفع منازعات کےضابطے                  | 114      |
| 19.5 | تا نون داخلی                         | 112      |
| 19.5 | آ کین قانون                          | IFA      |
| 19.4 | انتظامي قانون                        | 179      |
| 199  | نو جداري قانون                       | 114      |
| 199  | مالى قانون                           | 11"1     |
| 199  | قانون خاص                            | ITT      |
| 199  | قا نون ديواني                        | المها    |
| 199  | قا نون تجارت                         | المال    |
| Yee  | عدالتي قانون                         | 110      |
| ror  | اسلام اور بین الاقوامی توانین        | 1174     |
| r•r  | فیں از اسلام کے بعض نظائر            | 112      |
| r+r  | مین الاقوامی قوانین پراسلام کے اثرات | IPA      |
| r•r  | ېد ننډالرب کا قالون                  | 1179     |
| rey  | عبد كليسا كا خاتمه                   | 10%      |

| منح         | مغموات                                                       | سلينبر      |
|-------------|--------------------------------------------------------------|-------------|
| <b>7+</b> 4 | ا يك جابلا نداصول                                            | ורו         |
| r•2         | سمندر کی آزادی کا نظریم                                      | ואין        |
| 1.4         | قواعد جنگ                                                    | ואו         |
| 11.         | علمی وتمه نی اثرات                                           | الدائد      |
| 112         | غیرمسلموں کے لیے اسلامی قانون                                | 100         |
| 774         | جنگ بین الاقوامی قانون میں                                   | ורץ         |
| 222         | انقفِ عهد کی صودت                                            | 102         |
| 446         | جنگے ہے بل اعلان ضروری ہے                                    | IM          |
| 779         | ديكرآ ساني شريعتول مين شريعت اسلاميه كالتياز                 | II'9        |
| 44.         | سابقه شريعتوں كا دائر وعمل محدودتھا                          | 10+         |
| 111         | شريعت محمرى تنام شريعتو ل كي جامع                            | 101         |
| 144         | شريعت اسلامي ايك عالمي شريعت                                 | ior         |
| 144         | جر اور کل کارشته                                             | L           |
| rr9         | بحث الفتم _                                                  | 100         |
|             | نسانی قانون کے بالقائل اسلامی قانون کے اتنیازات اصولی موازند |             |
| 1779        | قالونی حیثیت                                                 | 100         |
| 14.         | فتريس كا پېلو                                                | 101         |
| rri         | بت و منفی کا فر ق                                            | 102         |
| 171         | ا نوفی معنویت                                                | 109         |
| 777         | نوني وحدت                                                    | 5 109       |
| 144         | چشمهٔ قانون                                                  | 140         |
| 164         | نون جماعت سے یا جماعت قانون سے؟                              | <del></del> |
| <b>LILL</b> | ل ارتقاء کا فرق                                              | -           |
| rro         | ذ کی قوت<br>د                                                |             |

|                 | <u> </u>                                 |         |
|-----------------|------------------------------------------|---------|
| صفحه            | مضمون                                    | سلسلنبر |
| rm              | اسلامی قانون میں انسانی نفسیات کی رعایت  | 1414    |
| 10.             | انسانی قانون محض سلبی                    | ۵۲۱     |
| rai             | انسانی قانون کی حقانیت کی صفانت نہیں     | IAA     |
| rar             | اسلامی قانون میں انسانی مصالح کی رعایت   | 142     |
| ror             | مقاصد كااختلاف                           | AFI     |
| raa             | انسانی قانون کی نا کامی                  | 179     |
| raa             | امريكه كا قانون منع شراب                 | 12+     |
| raa             | قانون طلاق                               | 141     |
| ryr             | اسلام کا قانون منع شراب، بنیادی امتیازات | 121     |
| ۳۲۳             | اسلام کے آفاقی احکام کے نمونے            | 121     |
| 777             | جنگی قید یوں میں اسلامی قانون            | 121     |
| የሌሮ             | باب دوم                                  | 140     |
| <b>1</b> /4 [7] | اسلامي قانون كےخلاف غلط فہيوں كاازاله    |         |
| PA Y            | اسلامی صدود                              | 144     |
| raa             | صديون كابرانا قانون                      | 122     |
| 1/19            | فقهى اختلافات                            | IZA_    |
| 1/19            | اسلام میں غیرمسلم اقلیتوں کے حقوق        | 149     |
| r4+             | حقو ق کی بنیادی دفعات                    | 14+     |
| 191             | تحفظ جان کاحق                            | 1/1     |
| rgm             | تحفظ مال اور جائدا د کاحق                | IAT     |
| rgr             | ند ہی حقوق کا تحفظ                       | IAP     |
| 192             | شع بت خانون اور گرجا گھروں کی تغییر      | IAM     |
| 791             | ند جی عبد سے اور او تاف                  | IAO     |

| مل    | مضمون                                            | ىلىلىنبر     |
|-------|--------------------------------------------------|--------------|
| 799   | اسلامي حكومت ميس غير مسلم اسحاب كمال كي تو قير   | IAY          |
| roo   | غير مسلموں كوسر كارى عبدے اور مناصب              | IAZ          |
| ~~    | غیرمسلم اقلیتوں کے ساتھ عالمگیراورٹیپو کا معاملہ | IAA          |
| P1.   | ہندومندراوراورنگ زیب کے فرامین                   | 1/4          |
| MY    | موبا في كامندر                                   | 14+          |
| m2    | اجين كامها كاليشورمندر                           | 141          |
| MA    | شترنجدادرآ بوکے مندر                             | 191"         |
| rr.   | مرناراورآ بوجی                                   | 197          |
| rri   | وشوناتھ مندر بنارس کے انہدام کا اصل سبب          | 1917         |
| rrr   | جامع مجد گولکنڈ ہ کا انبدام                      | 190          |
| rrr   | فرامین کے متون                                   | 194          |
| PPA . | عبد فارو تی کے بعض احکام                         | 194          |
| rri   | ز نار کا معاملہ                                  | 19/          |
| יריין | صليب اورناقوس                                    | 199          |
| rrr   | اصطباغ كامعالمه                                  | <b>1</b> *** |
| rrr   | عیسائیوں اور بہود یوں کی جلاوطنی                 | <b>r</b> +1  |
| FFY   | ذمیوں کے لیے قانون جربیہ                         | r•r          |
| rry   | جربير كالمختيت                                   | 141"         |
| PF2   | フはTビニス                                           | 1.014        |
| PTA . | بريها متعد                                       | r+0          |
| rm rm | جزيد كى مقداراور مصارف                           | 10.4         |
|       | كياقرآن مين مرف كياره احكام بين؟                 | 1.4          |

| منحد        | مضمون                                               | سلنمبر      |
|-------------|-----------------------------------------------------|-------------|
|             | اسلام کے عالملی توانین پر چنداعتر اضات کا جائز ہ    | r•A         |
| مذماحة      | تعدد از دواج                                        | r+ 4        |
| rra         | تعدداز دواج کی تاریخی میثیت                         | 11+         |
| 200         | تعدداز دواج كي ضرورت                                | rii         |
| mrz         | چنداعتراضات                                         | rır         |
| MA          | عورتوں کو گئ شوہروں کی اجازت کیوں نہیں؟             | rim         |
| ra-         | كيااسلام نے عورت كے جذبات كاخيال نہيں كيا؟          | rir         |
| ror         | فيملى بلانتك اوراسلام                               | ria         |
| 201         | تحريك تنظيم ولادت كاموقف                            | riy         |
| ror         | اسلام کاموقف                                        | <b>71</b> 2 |
| 200         |                                                     | ria –       |
| 201         |                                                     | 119         |
| MOA         | ا فرضی اعدادوشار                                    | 74.         |
| ۳4۰         |                                                     | 71          |
| <b>44</b>   | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·               | 77          |
| ۳۲۲         |                                                     |             |
| h. Ah.      | 3t 423,000                                          |             |
| ۳۲۳         | ۲۲ موجوده ماحول<br>۲۲ کم تن کی شادی اور اسلام       | -           |
| P70         | ۲۲ کم سنی کی شادی اور اسلام<br>۲۲۷ معترضین کے شبہات | $\dashv$    |
| <b>24</b> 0 | ۲۲۷ الزامات کی تنقیح اور تجزیه                      | $\dashv$    |
| <b>744</b>  | ۲۲۹ ندکوره بالا نکات پرتبمره                        |             |
| 7 (7        |                                                     |             |

| <del></del> | 14                                                                                                                                             |              |
|-------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| مفح         | مضمون                                                                                                                                          | سلسلتم       |
| 720         | كيا اسلام ساجي اصلاحات كامخالف ہے؟                                                                                                             | <b>***</b> • |
| ~~~         | نفقه مطلقه _اصلیت کیا ہے؟                                                                                                                      | ***          |
| 722         | ا پس منظر                                                                                                                                      | ***          |
| TA2         | مقدمه شاه بانو                                                                                                                                 | rrr          |
| ۳۷۸         | نفقه مطلقه ك مليلي مين سيريم كورث كانتصره                                                                                                      | rrr          |
| 729         | دفعہ ۱۲۵ کیاہے؟                                                                                                                                | 220          |
| PAI         | کیا دفعہ ۱۲۵ نقطہ مطلقہ کے مسئلہ کامعقول حل ہے                                                                                                 | rry          |
| rar .       | نفقه مطلقه کے سلیلے میں قانون اسلامی کی ہدایات                                                                                                 | 772          |
| PAY         | عدات كاطرف ف قرآني آيت كي غلط تشريح                                                                                                            |              |
| ۲۸۸         | موجوده دور مین مسلم مطلقه مسائل کاحل                                                                                                           |              |
| 77.9        | فقه اسلامی اور قانون روما<br>معراصلامی اور قانون روما                                                                                          |              |
| <b>TA9</b>  | ك كم كا تمار                                                                                                                                   | PM           |
| 791         | تح یک کا پس منظر<br>تح یک کا پس منظر                                                                                                           | +            |
| rgr         | ستعارى دور مين مسلم مما لك كى قانون سازى                                                                                                       |              |
| <b>190</b>  | فالف دليلول كاجائزه                                                                                                                            | +            |
| <b>190</b>  | فيبرا سلام ً اورقا نون روما<br>فيبرا سلام ً اورقا نون روما                                                                                     | 1            |
| <b>1799</b> | وم کے مدارس قانون تاریخی حقائق کی روشنی میں<br>وم کے مدارس قانون تاریخی حقائق کی روشنی میں                                                     |              |
| [74]        | یم سے بدار ن و راہ و ق اللہ میں اور اللہ میں ال<br>مکندر میدلا بسر بری کی حقیقت |              |
| r-A         | معندر بیرلا جر حی <sup>ن ب</sup><br>ملامی مغتو حات میں رومی عدالتیں                                                                            |              |
| MII         | ملا ی حدو جات بین رون صربایی<br>ملامی فقیها ء پرمختلف علاقوں کے اثر ات                                                                         |              |
| (44)        | ملای طعبها و پر خطف علانون سے مروب<br>راسلامی میں حالات کی رعایت                                                                               |              |
| ML          |                                                                                                                                                |              |
|             | ہاء کی اکثریت غیررومی علاقے میں                                                                                                                | اديم الع     |

|       | 14                                                            |             |
|-------|---------------------------------------------------------------|-------------|
| j.    | مضموان                                                        | سلسليمبر    |
| *14 · | قانون روما کی کتابول کارتر جمه                                | ror         |
| 614   | اسلامی قانون عبد صحابه                                        | rar         |
| (***  | اقوال صحابه مين شك كاا ظهار                                   | 701         |
| (**)  | مرکز فقه مدینه یاعراق                                         | 100         |
| MAI   | مدونين فقه كاعلمي مقام                                        | ۲۵۲         |
| ۲۲۲   | اسلام میں قانون بہود کے توسط سے قانون روما کا اثر             | 104         |
| 744   | تدوين فقه پرز مان ومكان كااثر                                 | TOA         |
| רידוי | تدوين فقه كاراز                                               | 109         |
| rra   | فقداسلامی اور قانون رو ماکے مابین جزوی مشابہت                 | <b>۲</b> 4+ |
| rro   | جزوی مشابهت کے اسباب                                          | rti         |
| WHY . | مشابہت ہے استدلال تین بنیا دی حقائق کونظرا نداز کرنے کا نتیجہ | 777         |
| MYZ   | اتفاقى مشابهت كوحقيقت كارخ ديناميح نهيس                       | 745         |
| C'TA  | ا تفاتی مشابہت کے چندنمونے                                    | 446         |
|       | ابواب کی ترتیب میں یکیانیت                                    | 740         |
| MP.   | کتابوں کے ناموں میں مماثلت                                    | ۲۲۲         |
| MAL   | شخقین کے پیانے جداجدا                                         | 742         |
| mpr   | قانون اسلامی اور قانون روما کے مابین اختلا فی مسائل           | 747         |
| rro   | قانون روما میں مفقورا حرکام                                   | 749         |
| 744   |                                                               | 14.         |
| 777   | اسلامی قانون میں مفقودا حکام                                  | -           |
| 772   | احكام مين نوعي اختلاف                                         |             |
| 772   | روی قانون اخلا تیات ہے خالی                                   | T           |
| ~~^   | مرارقا نون میں اختلاف                                         | 121         |

| مغم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | مضمون                                 | حليلتمبر     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|--------------|
| mma .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | محدوديت اورآ فاقيت مين اختلاف         | 72.0         |
| \rangle \rangl | غور کے پچھے بہلو                      | 120          |
| rrr .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | اعتدال يبندمنتشرقين كااعتراف          | 124          |
| rra                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | قوانمین عالم پرقانون الٰہی کے اثرات   | 144          |
| . ~~~                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | قا نون رو ما کا تاریخی پس منظر        | 741          |
| ror                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | مغربی قوانین پراسلامی قانون کے اثرات  | 1/4          |
| ror                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | اسباب ومحركات                         | ۲۸۰          |
| raa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | اسلامی قانون کے آ فاقی اصول وکلیات    | ťΔI          |
| raa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | اسلام كانظرية مساوات                  | <b>1</b> /\  |
| raz                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | عورت مر دمساوات کانظریه               | <b>17.17</b> |
| M.4+                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | اسلام کانظریة آزادی                   | ۲۸۳          |
| (r4+                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | فکروشمیری آزادی                       | ۲۸۵          |
| 444                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | نه جي آزادي                           | PAY          |
| רץץ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ز بان و بیان کی آزادی                 | 11/4         |
| r21                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | اسلام كانظرية شوري                    | MA           |
| 727                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | جمہوریت اور آمریت کی ناکا می کے اسباب | r/\ 9        |
| 120                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | تحديدا فتيارات كانظريه                | 19+          |
| 120                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | حكمرال كے ليے حدودِ اختيارات          | 191          |
| MA2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | مدود سے تجاوز برما کم وقت کی گرفت     | rgr          |
| 124                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | رسول الله كااسوه                      | rgm          |
| MI                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | نمونة صديق                            | rar          |
| MY                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | شان فاروقی                            | 190          |

| т.  | '^                                               |             |
|-----|--------------------------------------------------|-------------|
| مني | مضمون                                            | سلسلنبر     |
| M   | قوم کوعز ل امیر کااختیار                         | 194         |
| MAY | تعدداز دواج كانظريير                             | 192         |
| MA9 | د يون سے متعلق چند نظريات                        | rgA         |
| 191 | ادهارلين دين ميں لکھنے کا حکم                    | 199         |
| rgr | دست گزان تجارتی عقو د کا استناء                  | J***        |
| ۳۹۳ | دستاو بر لکھوانے کا اختیار                       | 141         |
| Lab | تخل شهادت كانظرىي                                | <b>**</b> * |
| 790 | كاتب وشام كے اوصاف وشرائط                        | ۳۰۴۲        |
| m92 | قانون میں قابل تبدیل اور نا قابلِ تبدیل کی تقسیم | ۳۰۵         |
| 194 | پرائيوٺ قانون کا تصور                            | ۲۰۲         |
| r99 | قانونی تعبیرات میں اسلامی اثرات                  | 4.4         |

# مکتوب گرامی هر امير الهند حضرت مولا ناسيد أسعد مدكى سابق صدر جعية علما وبهند

باسمه تعاتي محتر مالنقام جناب مولا نامفتي اخترامام عاول صاحب زيدمجده السلام عليكم ورحمة القدو بركاته

یادآ وری کا بیجد شکر به

آپ کی مرسلہ کن بیں موصول ہوگئی ہیں مختلف مقامات سے جستہ جستہ دیکھنے سے انداز و ہوا کہ آپ نے اضی مفیدے مفید تر بتانے میں مکنے وشش سے دریع نہیں کیا ہے۔اللہ تبارک و تعالیٰ آپ کی اس منت کو تبول فر ما کمی اور مزید ملمی و دیلی خد مات کی تو متی بخشیں۔

آپ نے جس وسیق علمی موضوع کواچی اس تاز وتصنیف'' قوائین عالم میں اسلامی قالون کاامتیاز'' کے لئے متخب کیا ہے اسے میں حسن انتخاب کیے بغیر نبیں روسکتا، دور عاضر میں اس طرح کے موضوع برکام كرنے كى جس قدرضرورت ہے وہ بين الاقوامى حالات پر نظر ركھنے والول سے تخفی نبيس ہے۔اى مكر ح آپ کی مرسند دومری کی جس بھی اپنے موضوع کے لحاظ ہے بہت اہم ہیں۔ آج کل مغربی مما لک میں عام طور پرلوگ میسوچے جیں اور بسااوقات اپنے اس مجسس کا اظہار بھی کرتے ہیں کہ اسلام میں غیر مسلموں کے ساتھ تعلقات کے احکام وضوابط کیا ہیں۔ نیز انسانی حقوق کے بارے میں اسلام کا انداز فکر اور روبیہ کیا ہ، بلک خود مسلمالوں کا ایک امچھا خاصا طبقداس سے بے خبر ہے آپ نے اپنی کتاب میں ان سوالوں کا قابل اظمینان جواب دینے کی میں مفکور کی ہے۔ امید ہے کہ آپ کی اس تاز وہلمی کاوش سے دیگر اہل علم کو مجی حوصلہ منے گا اور وہ بھی وقت کے اس اہم موضوع کوالی توجہ کا مرکز بنا کیں مجے اس طرح ایک چراغ ے بہت سارے چراغ روش ہوں مے اور اسلام کی رحمت عفر تعلیمات پر فیروں کی جانب سے غلط پر و پیکنڈوں کا جوغبار اڑایا جار ہا ہے اہل علم ودانش کی ان مسامی سے وہ حجت جائے گا''و ذالك ليس

وعاہے کہ خدائے بزرگ و برتر آپ کے عزم وحوصلہ کواور بلند فرما تیں اوراخلاص کے ساتھ ملی ، ویل على الله بعزيز خدمات انجام دینے کے مزید بہتر مواقع میسر فرمائیں۔

والسلام اسعدغفرك ازمدني منزل مولا نامدني روثو ويج بند

# ارشادات عاليه

# حفرت امیرشر بعت مولاناسید نظام الدین صاحب دامت برکاتیم العالیه جزل سکریژی آل انڈیامسلم پرسنل لاء بورڈ

بسم الله الرحمن الرحيم

قدرت نے اسلامی قانون کواپن حکمت ومصلحت کے مطابق فطرت انسانی کی بنیادوں پروضع کیا ہے جس پرچل کرانسان اپنی زندگی کے مقصد میں کا میاب ہوسکتا ہے، اس کے برعکس انسانوں کے وضع کر وہ قوا نین مککی مصالح اور وقتی حالات پر مبنی ہوتے ہیں انسانی سوچ میں تنبدیلی کے باعث قانون میں بھی تبدیلی پیدا ہوتی ہے اس کی مثال دنیا کے متمدن ترین ملکوں کے بعض قوا نین سے دی جاسکتی ہے جہاں کس نا گہانی وا تعہ کے پیش آنے پر کوئی ضابطہ وضع کرلیا جا تا ہے اور جب وہ مصالح ختم ہوجاتے ہیں تووہ قانون بھی اپنی افادیت کھودیتا ہے، لیکن اسلامی قانون کی سب سے بڑی خوبی سے کہوہ معاشرہ کے تابع نہیں موتا بلکہ معاشرہ اور ساج اس کے تابع ہوتا ہے، انسوس ہے کہ ادھر پچھ برسوں سے اسلامی قانون کی شبیرکو بگاڑنے کی الیم کوشش کی جارہی ہے تا کہ مسلمانوں کا رشتہ صاحب امت سے ٹوٹ جائے اور وہ ذہنی و فکری اعتبار سے غیراسلامی لاء کے شکنج میں پھنس جائیں،مغربی قانون ساز اداروں کی اس سازش کو ہارے بزرگوں اورسلف صالحین نے بھانپ لیا اور انھوں نے اس موضوع پرکٹی و قیع علمی کتابیں اور بیش قیمت مقالات تحریر کیے، بیکتاب ای سلسلة الذہب کی ایک کڑی ہے جس میں ہمارے فاضل عزیز مولانا اختر امام عادل صاحب نے جدید تقاضوں اور نئے ذہنوں کوسامنے رکھتے ہوئے اسلامی قانون کی معنویت پرروشی ڈالی ہے۔موصوف کی نقداسلامی پراچھی نظر ہے، فقداسلامی انڈیا کے سیمناروں میں شرکت کرنے کے باعث ان کے اندر تحقیق وقد برکا ذوق ابھرا اور اس موضوع پر بہت سے مضامین سپر دلم كي، ان خصوصيات كى وجدسے يدكتاب نهايت بى مفيد اور معلومات افزا ہوگئى ہے۔ ميں نے فہرست مضامین کود یکھا اس سے محسوس ہوا کہ مولانا کی بیکتاب اینے موضوع پرایک جامع ومتند کتاب ہے، دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ اس کی افادیت دنا فعیت کوعام کرے۔

سیدنظام الدین امیرشریعت امارت شرعیه بهار، اژیسه دجهار کهندْ و جنرل سکیریٹری آل انڈیامسلم پرسنل لاء بورڈ

# كلمات عاليه

بقية السلف حضرت مولا نامحمد سما كم القاسمي صاحب دامت بركاتهم العالية مهتمم دارالعلوم ديو بند (وقف) دنائب صدر آل انذيامسلم پرسل لا بور دُ

#### الحمد لوليه والصلواة على نبيه

انسانی زندگی کے ہر جز ووکل میں 'عدل واعتدال' کا تیام ،اسلام کی وہ منفر دخصوصیت ہے کہ جس میں اقوام وامم اورادیان و غدا جب عالم میں کوئی بھی اس کا شریک و سبیم نہیں ہے اور جس طرح دین فطرت اسلام کی طاعات ،عبادات ، معاملات ،عقوبات ، شجادت اوراج آعیات وغیرہ کے بارے میں ہدایت ربانی پر منی ہرقانونی تھم مدلل اور مطابق عقل ہے۔ٹھیک اس طرح اعمال ، افعال ، اقوال اوراحوال انسانی کی جزئی جزئی میں اس کا عدل واعتدال اور کتاب وسنت سے مدلل استنباط واستدلال کی اطمینان آفرینی بھی ایک نا قابل انکار حقیقت ہے جو خالی خوش اعتقادی سے بدر جہافائق و برتر ہے۔

قانون اسلام کا مصدراول کتاب الله ہے اور مصدر ثانی سنت رسول الله صلی الله علیه وسلم ہے۔ قرآن کریم ایک قانونی متن ہے اور سنت رسول الله علیه وسلم شرح معتبر ہے۔ پھر سنت رسول الله فقد کے لیے متن کی حیثیت اختیار کرلیتی ہے اور علم الفقہ اس کی شرح مستنبط بن جاتا ہے اس تر تیب طبعی کے مطابق کسی بھی جزئی سند طرف مسئل فقہی کا کتاب وسنت سے اصولاً اور فروعاً عدم ارتباط ممکن نہیں رہتا۔ یہ بی باب علم میں جملہ مستنبطات کی صحت وسقم کے پر کھنے کا اصولی اور حتی معیار قرار یا چکا ہے۔

قانون اسلامی دنیا کا دہ اولین قانون ہے کہ جوانسانی زندگی کے ہرجز ووکل پرمحیط ہے، ورنہ اس سے قبل شاہی فرامین ہی کوقانون کا درجہ حاصل ہوتا تھا۔ جس کا مدلل، اطمینان بخش اور عادلانہ ہوتا تو دور کی بات ہے۔ اس کا معقول ہونا بھی ضروری نہیں ہوتا تھا اور اس پرمستزادیہ کہ اس کی معقولیت کے بارے میں استفسار بھی اسی ہولناک نتیج کا مستحق بنمآتھا جواس کی نافر مانی کا ہوتا تھا۔ اسی لیے اسلامی قانون کے عدل

واعتدال اور مدلل استنباط واستدلال نے اقوام عالم کی آسمیس کھولیں۔ جس نے اسلام کواس تاریخی ندرت
کا حال بنادیا کے قریبانصف صدی کی لیل ترین مدت میں اس وقت کی نصف دنیا جوروم و فورس سے عبارت
ہے، ندصرف اس سے متاثر ہی ہوئی، بلکہ اسلامی قانون کے نقش قدم پردنیا میں مدلل قانون سازی کا آغاز
ہوگیا۔ گویا بالفاظ دیکر دنیا نے سے معنی میں قانون سازی اسلام ہی سے بیمی ۔

پیش نظر کتاب ' قوانین عالم میں اسلامی قانون کا اختیاز' میں مؤلف محتر مولا نامفتی اختر امام عادل قاسمی صاحب نے جس بالغ نظری سے اسلامی قانون پر نقیما ند کلام کیا ہے وہ نہ صرف حضرت مفتی صاحب کے کمال علم پر شاہد عدل ہے۔ بلکہ قانون کے بیٹھاراور ظاہر وخفی گوشوں کے منفر و طرز وانداز اور عصر عاضر کی بردی حد تک نفسیات شناسی پر جن ہے۔ جس سے اس کی مقبولیت عامد جوتو قع ہے ہی ، ساتھ ہی عصر رواں میں تک نظر متعصبین جس جہالت آمیز طریقتہ پر اسلامی قانون پر حرف زنی کررہے ہیں ، سے کتاب انشاء اللہ میں تک نظر متعصبین جس جہالت آمیز طریقتہ پر اسلامی قانون پر حرف زنی کردہے ہیں ، سے کتاب انشاء اللہ میں تک نظر متعصبین جس جہالت آمیز طریقتہ پر اسلامی قانون پر حرف زنی کردہے ہیں ، سے کتاب انشاء اللہ ان کے قلب و د ماغ اور قول وقلم کے لیے بھی زبر دست لگام ثابت ہوگی۔

حق تعالی مؤلف محترم کی اس کاوش دین اور خدمت فقهی کوقبولیت عامه سے نواز کر خالفین اسلام کی اسلام کی اس کاوش دیت قانونی کا ذریعه اور مؤلف کے لیے اجر جزیل کا وسیلہ فرمادے۔ آبین بجاوسید الرسلین صلی اللہ علیہ دسلم

وجزاه الله تعالى في الدارين خيرالجزاء

محمر سالم القاسمی مهتنم دارالعلوم دیوبند (وتف) ٢٢رم م الحرام ٢٧١ هـ ٢ مارچ ٢٠٠٥ ء يوم الاربعاء

# رائے گرامی

استاذ الاساتذه حضرت مولاناسيدانظرشاه تشميري صاحب رحمة الله عليه سابق شيخ الحديث وصدرالمدرسين دارالعلوم ديع بند (وقف)

فاضل عزیز مولانا اختر امام عادل کا نام راقم سطور کے لیے اجنبی نہیں ہے۔عزیز القدر مختلف رسائل وجرا کدمیں لکھتے رہے ہیں حق تعالی انھیں مزید ترقیات ہے جمکنا رکرے۔

عزیز موصوف کی زیرنظر تالیف گرال قدر مباحث پرمشمل ہے اور ایک اہم ضرورت کی تکمیل ، یہ محاورہ اپنی جگه سلم و بامعنی که ''مشک آل که خود بوید ، نه که عطار بگوید'' تا ہم بعض اوقات حقائق پر ، افسانوں کا اتنا دبیزیر دوریز جاتا ہے کہ حقیقت گم اور افسان ، حقیقت کی جگہ لے لیتا ہے۔

ہمارا دور ابلینی پرو پکینڈے کازمانہ ہے۔اس کی زدسے نداسمام محفوظ، نداس کی صاف وشفات اتعلیمات، نداسلامی قانون، مسلمان تو بے جارہ کیا ہوتا۔ ندجب اسلام کو بدنام کرنے کے لیے نت نے عنوانات تراشے جارہے ہیں اور ہزاروں روپے بدر لیخ خرج بھی۔

ایے حالات بی کیا شبہ ہوسکتا ہے کہ اسلام کی صدافت، اس کی عادلانہ تعلیمات کی حقانیت، پوری
انسانیت کے لیے اس کا سرایائے رحمت، خوب سے خوب تر انداز میں پیش کرنے کی شدید نہیں اشد
ضرورت ہے۔ عزیز القدر کی بیٹیم کتاب اس ضرورت کی تکیل کا ایک حصہ ہے۔ محنت قابل قدر ہے اور
جوش عمل نئ نسل کے لیے لائق رشک۔

ول من الم موضوع بركى ايك محققانه كمايل شاكع بوجكى بين، بهت عقد يم مخطوطات زيوطبع سے الم عربی الم موضوع بركى ايك محققانه كمايل شاكع بوجكى بين، بهت ما قديم مخطوطات زيوطبع سے آراسته بھى ہوئے گراردود نيا بين اليك كوششيں خال خال بى نظر آتى بين اوروه بھى عموماً تا كمل عزيز القدر كى تاليف برى حد تك جامع اور بصيرت افروز ہے خداكرے كياس كما بولكمي علقول بين خاطر خواه پذير الى حاصل ہو۔ ان الاحقو الافقو

انظرشاه تشمیری شخ الحدیث وصد رالمدرسین دارالعلوم دیوبند ( وقف )

۴۰رمرم الحرام ۲<u>۳۷ ا</u>هه ۲رمار<u>هٔ ۲۰۰۲</u> ه

# دوایک جامع انسا میکلو بیدی یا معاصر انسا میکلو بیدی یا معاصر انسا میکلو بیدی یا معاصر اسا میکلو بیدی ما دب رائع معارض معارض معارض المعارض الم

#### ليم الله الرخمن الرحيم نحمده و نصلي على رسوله الكريم

جذب مون ہ مغتی اخر او می ول صاحب قائی زید مجد ہم کی مایہ ناز کتاب '' قوائین عالم میں اسلام قو نون کا اتنیاز' چشن تخر ہے۔ دور حاضر جس اسلامی قانون اور اسلامی تمدن کوجس چیلنج کا سامنا ہے وہ اہل نظر سے بخی نہیں۔ اس سے او با پینے کے لیے ہمیں بڑی تیاری کرنی ہے۔ مدارس اسلامیہ کے عام طلبہ اور شعبہ افتی میں سالہ میں مراجع کی کئی تھی۔ شعبہ افتی میں سلسلہ میں مراجع کی کئی تھی۔ شعبہ افتی میں تو نیر کا فی مواجع جو دی گئی مواجع جو دی گئی مواجع جو دی گئی مواجع جو وہ تی گئی ہمیں سالہ میں مراجع کی کہ تھی۔ جو وہ بی میں تو نیر کا فی مواجع جو دی گئی ہمیں ہوں یہ جو وہ بی میں تو نیر کا فی مواجع جو دی گئی ہمیں ہوں یہ جو وہ بی سالہ میں مراجع کی ہوں یہ مواجع ہو کہ بیان میں مواجع ہو کہ بیان مواجع ہو کہ بیان میں مواجع ہو کہ بیان میں مواجع ہو کہ بیان میں مواجع ہو کہ بیان مواجع ہو کہ بیان مواجع ہو کہ بیان مواجع ہو کہ بیان میں مواجع ہو کہ بیان میں مواجع ہو کہ بیان میں مواجع ہو کہ بیان میں مواجع ہو کہ بیان مواجع ہو کہ بیان مواجع ہو کہ بیان میں مواجع ہو کہ بیان میں مواجع ہو کہ بیان میں مواجع ہو کہ بیان مواجع ہو کہ بیان میں مواجع ہو کہ بیان مواجع ہو کہ

پہ باب شراسد ٹی قانون کا تھارف، خصوصیات واقعیازات، تدریجی ارتقاء، مختلف ادوار اور ان کی خصوصیات کا بیان ہے اور آن تک ہوئے والی متعد دفقتی مساعی پرروشنی ڈالی گئی ہے۔ نیز اسلام کے بین الاقوا می آو الم من کا جائز ولیا گیا ہے۔

ورسے باب شمصنف نے اسلامی فقد کے خلاف پیدا کی منی غلط فہیوں کا از الد کیا ہے اور دنیا کے بیدا کی مخطف نے اسلامی فقد کے خلاف پیدا کی مخطف کے اور مثالوں سے بید بات داختی کی ہے اس پر دوشنی ڈالی ہے اور مثالوں سے بید بات واضح کی ہے۔

تیم رے باب شرونیا کے مشہور نیم مسلم مکنول کے قوانین کا تعارف کرایا گیا ہے اور ان کی خصوصیات سے بحث کی گئی ہے اور اسملامی قانون کی پرنسبت و و کتنے ناقص میں اس پرنظر ڈوائی گئی ہے۔ چوتے باب میں قانونِ اسلامی پر اکھی گئی بنیادی کتابوں کا تذکرہ ہے۔ اس باب میں تقریباً جھیں۔و (۲۵۰۰) نقتبی ما خذکاذکرآ کیا ہے۔

پانچویں باب میں نقبی اصطلاحات کی فرہنگ ہے، جس کی ضرورت عالمی قوانین کے مطالعہ کے وقت چین ہے۔ اس باب میں نقریباً ایک ہزار (۱۰۰۰) نقبی اصطلاحات کا عظیم ذخیر وجمع کر دیا ہے۔ پیش آتی ہے۔ اس باب میں نقریباً ایک ہزار (۱۰۰۰) نقبی اصطلاحات کا عظیم ذخیر وجمع کر دیا ہے۔ اس طرح اس معرون ایک میں مقد عرجہ ن

اس طرح بدایک جامع انسائیکو پیڈیا بن گیا ہے اور بدتو نہیں کہا جاسکتا کہ یہ کتاب اس موضوع پرحرف آخر ہے۔ نیکن بد بات ضرور ہے کہ اس موضوع پر لکھی جانے والی کتابوں میں یہ کتاب سب سے زیادہ مبسوط اور جامع ہے۔

دست بدعا ہوں کہ اللہ تعالیٰ اس کتاب کو قبول فر مائیں اوراس کا فیض عام و تام فر مائیں اورامت کی صلاح و قلاح اور بلندیر وازمصنف کے رفع درجات کا ذریعہ بنائیں (آمین)

سعید احمد عفاالله عنه پالعوری خادم دارالعلوم دیوبند

الارصغر ٢٧١١ ه

# رائے گرامی

#### حضرت مولا ناعبدالله عباس ندوی سابق استاذ جامعه ام القری مکة المکرّمة وسابق معتد تعلیمات دارالعلوم ندوة العلماء بکھنو

الحمد لله رب العالمين والصلاه والسلام على سيد المرسلين سيدنا ومولانا محمد وآله وأصحابه أجمعين. وبعد

فقداسلامی ير مردوريس مارے علائے سلف نے بيش بهاكام كيے بين اور بيسلسله الحمد للديوى قوت وہمت کے ساتھاں دور کے تجربہ کارعلمائے فقہ وفقادی انجام دے رہے ہیں۔ان کی کاوشیں متعقبل میں اس مقام پر فائز ہول گی جس مقام پرتر کی ہے''الحلہ'' اور دربار عالمگیری کے'' فآوی ہندیہ' اور'' فآوی قاضی خان کوقابل اعتبار مراجع کی حیثیت حاصل ہے،مسلمانوں کے تیار کردہ فقہی سرمایہ کی خصوصیت بدیے کہ اس کی بنیاد کتاب دسنت پر ہے، جس میں کوئی تبدیلی نہیں ہوسکتی اور جس کے ما خذاور اصول کو تبدیل نہیں کیا چاسکتا جبکہ دنیا کے دوسرے عاکلی قوانین ونت کے لحاظ سے بدلتے رہے ہیں۔ان میں تبدیلیاں ہوتی رہی ہیں، کیونکہ ان کا کوئی مرجع ٹابت نہیں ہے،سب متزلزل ہے۔ ہمارے تمام اسلامی قوانین کی تکوین حیثیت انسان کے وجود میں وہی حیثیت رکھتی ہے جوجسم انسانی میں عناصر اربعہ کی ہے۔انسان اپنی ضرورت کے مطابق دواکیں ایجاد کرسکتا ہے۔ مگرکسی حال میں اینے عناصر کے وجود سے بیگانہ نہیں ہوسکتا۔ یہی حال اسلامی قوانین کا ہے کہ وہ کتاب وسنت ،اجماع اور قیاس کے عناصر اربعہ کا یابندرہ کرضرورت کے مطابق قوانین میں اضافہ کرسکتا ہے، مگرامل عناصر میں تبدیلی ہیں کرسکتا۔ مثلاً خدانخواستہ کوئی قرآن ہے بے نیاز ہو یاسنت نبوی سے اپنے آپ کوآ زاد کر کے کوئی قانون بنانا جا ہے تو کوئی فردیا جماعت قابل اعتنانہیں ہوگا۔ برخلاف رومن لاء کے جس میں بنیادی تبدیلیاں ایک باز ہیں بار ہا ہوئی ہیں اور اب بھی ہوسکتی ہیں۔جنگوں میں عارضی بنیادیں بنائی گئیں اور امن کے زمانہ میں ان کوتو ڑا گیا، برخلاف اسلامی قوانین کے مثلاً اکاح،

طلاق بخلع یاطبارت وعبادات میں کوئی ایسا گوشتہیں تلاش کیا جاسکتا جوقر آن وحدیث کونظر انداز کرے بنایا ميا ہو، انسان خلا پر جائے، جاند پر ڈیراڈالے، کہیں بھی تھم البی سے سرنہیں اٹھا سکتا، اس نزا کت کو دیکھتے ہوئے اسلامی قوانین کو مرتب کرنا اور دنیا میں بدلتے ہوئے حالات میں اس کی امامت کو قائم رکھنا علائے کرام نے اپنافرض قرار دیااوراس کے لیے بھیشہ کوشاں رہے، فقہ وفاوی کا مخیم جلدیں اس پر کواہ ہیں، گزشتہ صدی کے ربع آخر سے نقد حفیٰ کی روشی میں جو کام ہوئے ہیں، ان میں مسلم پرسٹل لاء کے بانی ادر جنرل سكريٹري اميرشريعت مولا نامنت الله رحماني "في علاءي جماعت كومتوجه كيا اورايني تكراني ميں عاملي قوانين مرتب كرائي، پيرمولانا قاضى مجابدالاسلام صاحب فقداكيدى اور "بحث ونظر" كي ذريدال تسلسل كوباقى ركها، نيزمهر، شام، حياز، يمن، الجزائر، مراكش برملك بين تي ضرورت كوما مندركه كرثابت شده اصول يرقياس كر كے اسلامی قوانين مرتب كيے گيے اور كيے جارہے ہيں، جس ميں دنیا كے بدلتے ہوئے حالات، نئ ا یجادات، حیرت تاک قتم کے ذرائع مواصلات، تجارتی لین دین، بینک انتورنس، کرنی، تبادله مالیات پر مسلمان علاء نے اپن تحقیقات اور اپنا کام جاری رکھا، کیکن سے کام اتنا پھیلا ہوا ہے کہ آیک میٹی یامجلس تحقیقات ساری دنیا کے مسائل پر بحث کرنے سے اور اس کے لیے اصول مرتب کرنے سے عاج ہے، اس لیے ضرورت تھی کہ اصل قوانین اسلامیہ کی روح کو بھی نظروں سے اوجھل نہونے دیا جائے اور اس پر جو کام ہوئے ہیں اس کوسا منے رکھا جائے بیکام بہت محنت طلب اور علمی انہاک کا طالب ہے۔ مجھے مسرت ہے کہ س سلسله میں جن دستاویزوں اورمسودات برمیری نظریزی ہے ان میں جناب مولا نامفتی اختر امام عاول صله الله كاكام خاصاد قع اور قابل قدر ب، من في ال كى فهرست ديكهى اور جابجا حواله جات يرنظر والى تو اطمینان ہوا کہ مولا نا کا کام پیش رو کاموں کے بنسبت اگرزیادہ بیں تو کم بھی نہیں اوراس کی ضرورت تھی مفتی صاحب موصوف کی فکری کادش اورعلمی جدو جبد کا انداز واس مسودہ سے ہوا جومیر ہے سامنے ہے، مجھے امید ے کہ جب یہ سیکیل کو پہنے جائے گا تو ہمارے بہت سے مسائل عل ہوجا کیں گے۔اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ مولا نامفتی اختر امام عادل کے کام کوتبولیت عطافر مائے اور نفع عام کا ذرایجہ بنائے ۔ آمین -

عبدالله عباس ندوى

<sup>-</sup> مولان محروم نے بیتر کر کر کر کر باب اول اور باب دوم کو الاحظر کر کھی تھی۔ اس کے بعد کر بیس تین ابواب کا اضاف ہوا'' (مرتب )

#### مقدمه

تحرير: استاذ الفقها وحفرت مولا نامفتي محمد ظفير الدين صاحب مفتاحي دامت بركاتهم مفتى كبير دار العلوم ديو بندوصد راسلا مك فقدا كيدى والى تائيد: بحرالعلوم حضرت علامه دمولا نامحمد فعمت القدصاحب اعظمى دامت بركاتهم محدث جليل دار العلوم ديوبند

# بسم اللدالطمن الرحيم

الحمد لله رب العالمين والصلواة والسلام على سيد المرسلين وعلى آله وصحبه اجمعين!

ونیا بربادی کے کنارے پر پیٹے بھی تھی اللہ رب العالمین کو انسانوں پر دم آیا اوراس نے خاتم انہیں صلی اللہ علیہ دسلم کو دین اسلام لے کر انسان کی ہدایت ورہنمائی کے سے بھیجا کہ انسانیت کوراہ راست پر لانے کی سی مسلسل کی جائے۔آپ نے کتاب وسنت کی طرف آنے کی دعوت دی، انسانوں نے آپ کی باقوں کوسنا، سمجھا اور رہنمائی کو دل سے قبول کیا، اسلام کا قائلہ مدینہ منورہ سے چلا اور پوری دنیا میں پھیلتا چلا گیا۔ اس کی تعلیمات عام ہوئیں اور انسانی زندگی میں ایک زبر وست انقلاب برپا کر دیاس نے زندگی کے تمام کوشوں کے لیے مستقل قوا نیمن بنائے، زندگی کا کوئی پہلواییا نہیں ملے گاجس کے لیے اسلام میں روشی نا پید ہو، انسانی قانون ادھورا تھ، وہ صرف طا ہری حالات پر حادی تھا انسانی قانون کے مقابلہ میں روشی نا پید ہو، انسانی قانون اللہ تعالی کا تھا جو انسانوں کے تمام حالات سے پور بے طور پر واقف ہے میں اسلامی قانون آیا۔ یہ گوشہ اور ہر پہلو کو جانتا پہچانتا ہے دل وہ ماغ کے حالات سے باخبر ہے ذہ تی انسانوں کی زندگی کے ہر گوشہ اور ہر پہلو کو جانتا پہچانتا ہے دل وہ ماغ کے حالات سے باخبر ہے ذہ تی انسانوں کی زندگی کے ہر گوشہ اور ہر پہلو کو جانتا پہچانتا ہے دل وہ ماغ کے حالات سے باخبر ہے ذہ تی رہے ناتی کی اس کو پوری خبر ہے۔ عبادات کا تعلق انسانی زندگی میں نشان راہ کی حیثیت رکھتا ہے۔ اس پر

اسلام نے زور دیا ہے کہ انسانوں کے ذاتی حالات انتھے اور جاتی وچو بندر ہیں ،ستی کا ہلی ان کے اپنے کا موں میں حارج نہ ہو۔ صفائی و پاکی کا ہمہ وقت اہتمام رہے اپنے اوقات میں وہ اپنے سارے فرائف بحسن وخوبی انجام دیں۔ نہ رات کی فیندان کے لیے پابند سلاسل ہے اور نہ دن کی ولچیوں خدائے وصدہ لاشریک کی یاد سے عاقل رکھے وہ جب آئے تو نماز کے اوقات میں سب کا مول کوچھوڑ کر مجد کی راہ اختیاد برے ، رکوع مجدول سے وہ تازہ دم رہیں۔ ان ساری عبادتوں کا تعلق ان سے اور ان کے پروردگار سے سے بعنی ان کا باطن یاک وصاف ہو۔

باتی معاملات جودن رات اپ پروسیوں، دوستوں، رشتہ داروں اور گاؤں اور شہر کے لوگوں سے
پائے جاتے ہیں دوسار ہے لوگوں کے حقوق اداکرین فریوں کے ساتھ کیا معاملہ ہو، مالداروں کے ساتھ کیا
تعلق ہو بروں سے کیا رابط رہے اور چھوٹوں کے ساتھ شفقت ومحبت کی کیسی رعایت ہو۔ وہ مدو چاہنے
والوں کی مدد کرنے میں کوتائی سے کام نہ لیس حسن سلوک کے طالب کے ساتھ کس طرح پیش آئیں۔ان
کے اخلاق پاکیزہ ہوں معاملات اور لین وین صاف شخرے اور بے داغ ہوں اسلام نے جو ہدایتیں دے
کے اخلاق پاکیزہ ہوں معاملات اور لین وین صاف شخرے اور بے داغ ہوں اسلام نے جو ہدایتیں دے
کے اخلاق پاکیزہ ہوں معاملات اور لین وین صاف شخرے اور بے داغ ہوں اسلام نے جو ہدایتیں دے
کی خلاق پاکیزہ ہوں اور ایس ہو۔ نفیب ہو، نہ حسد نہ کینہ پروری ہواور نہ کی کو پیٹھ چھچے برا بھلا کہیں۔ بھائی
ہو آشی ہو۔ اس وسکون ہو۔ رسول
اکرم سلی اللہ علیہ دکم کا اسو ہ حسنہ سامنے ہواور اس پر عمل کا جذبہ ہو۔ جسے دیکھ کرغیر مسلم بھی اور اپنے پرائے
سعوں کو یقین ہو کہ یہ رسول کر یم سلی اللہ علیہ وسلم کے سیح خیرخواہ ہیں۔

مولا ہ محتر م نے اپنی اس کتاب میں پہلی صدی سے لے کر چودھویں صدی تک سارے حالات پردوشی ڈالنے کی سعی کی ہے۔

ا چھے اور ق بلی قبول دائل ہے ٹابت کیا ہے کہ اسلامی قانون ان تمام قوانین انسانی سے انفغل واعلیٰ ہے، ہمہ کیر ہے تمام ظاہر و باطن پر حاوی ہے جوانسان کو کمراہی ہے، آئل وخوز یزی ہے، جنگ وجدال سے روکتا ہے جوانسان کی بر بادی کا چش خیمہ ہے، اسلام محض پند وموعظات کا نام نہیں ہے بلکہ اس نے انسانی زندگی کے ہر شعبہ کومتا ٹرکیا ہے کہ انسانی قانون وقتی ہوتا ہے، اسلامی قانون خداتعالی کا نازل کردہ قانون ہوتا ہے، اسلامی قانون خداتعالی کا نازل کردہ قانون ہوتا ہے۔ اسلامی تانون خداتعالی کا نازل کردہ قانون ہوتا ہے۔ اسلامی تانون خداتعالی کا نازل کردہ قانون ہوتا ہے۔

یورپ کے بیسائیوں اور یہودیوں نے جو ہرز وسرائیاں کی ہیں اس کتاب میں شبت انداز ہیں ان کا جواب بھی شبت انداز ہیں ان کا جواب بھی دیا ہے کہ اسلام کیا جا ہتا ہے انسانوں کو کس درجہ میں رکھتا ہے اور اس کی تعلیمات نے دنیا کو کیا روشنی دی ہے ، ان کے ذہمن وظر کو کس طرح بیدار کیا اور

وشمنوں کی ان تمام علط باتوں کی مرل تر دیدگی گئے ہے۔ ان کی تخریب اور اسلام کی تغییر کا موازنہ کیا گیا ہے۔
اسلام نہ آتا تو انسان صرف انسانوں کی پوجا کرتا ان کی خدائی کا قائل رہتا۔ وہ جرگرے بڑے کی پہتش کرتا۔ وہ خالق کا کنات اور انسانوں کے ورمیان جورشتہ ہے اس کو بحضیل پاتا۔ اس وقت عالم میں اسلام کے سواجتے ندا جب بیں ان کے مانے والے کیا کررہے ہیں، انسانوں کو خاک وخون کی دعوت دے رہ بیں اور انسانی مجدوثرف کو برباد کروہے ہیں۔ بہت سادے ذبین صفطین نے محسوس کرلیا ہے کہ اسلام کی تعلیمات میں بی انسانی فلا ہے و بہود پوشیدہ ہے اور محسلی اللہ علیہ دسلم نے بی انسانوں کوتار کی سے نکال کر رہے میں بی انسانی فلا ہے و بہود پوشیدہ ہے اور محسلی اللہ علیہ دسلم نے بی انسانوں کوتار کی سے نکال کر روشن سے آشا کیا ہے آپ نہ آتے تو اس دنیا کا حال برتر ہوتا ۔ سکون واطمینان نابید ہوتا اور انسانیت دم تو ٹر چکی ہوتی۔

دنیا کے تمام تو انین مولا نا کے پیش نظر ہیں اور اسلامی تو انین کی خصوصیات پر اور ان کی پا کداری اور انسانوں کی نفسیات کو سامنے رکھ کر جو پچھ لکھا ہے وہ تمام اہل علم کے پڑھتے کے لائق ہے، مولا نا کی یہ خدمت اس لائق ہے کہ آج کے تو ہوانوں کے لیے اس کا مطالعہ بے حد ضروری ہے۔ جو بحث کی ہے وہ سب عالمانہ اور منصفانہ ہے۔ اس ٹیں کہیں انگلی رکھنے کی تھجائش نہیں ہے۔

فقداسلامی اس کتاب کا خاص موضوع ہے اور اس پر مصنف نے بہت مراری کتابوں کا یکسوہ وکر مطالعہ

کیا ہے اور اس پرخوب لکھا ہے ' عہد جدید کی فقہی سرگر میاں ' کے عنوان سے اس موضوع پر اس کے ابھے

اور برے تمام پہلووں پر دوشی ڈالنے کی سمی کی ، اس سلسلہ میں فاوئی ہند ریا یعنی فاوئی عالمگیری کی تر تیب
وقد وین پر برا اچھا موادی تح کر دیا ہے عالمگیری میں جن کتابوں کا حوالہ دیا گیا ہے ان کتابوں کے نام اور ان

کے صنفین کے جتنے نام مل سکے ہیں وہ تقریباً ۱۲ ہیں۔ ان تمام پر ایک مرمری نظر ڈالی ہے اس میں قطعا شبہ

نہیں کہ اس کتاب کے مرتب نے اس سلسلہ میں اچھی جدد جبد کی ہے اور بڑا اپنا قیمتی وفت خرج کیا ہے اللہ

رب العزت مرتب کو ان کی محتوں کا صل عطا کرے۔

آ گے چل کرعثانی دور حکومت میں ''لمجلہ'' کی اشاعت کا بھی تذکرہ کیا ہے کہ حکومت ترکی نے اس مجموعہ کی تیاری کے لیے علاء کوکس طرح متوجہ کیا اور عدالت میں چلنے والے تو انین کومرتب کرا کرشائع کیا اور اس کے مطابق فیصلہ دینے کا تھم جاری کیا۔ مصنف نے کہیں قناعت سے کام نہیں لیا ہے بلکہ ساری کوششوں کواجا گرکرنے کی سعی کی ہے۔

كتاب كے تنسرے حصہ میں دنیا کے جس قدر مشہورا نسانی قوانین ہیں سھوں كاتفصیلی تذكر ہ كیا ہے۔

برطانوی توانین، امریکہ کے توانین، فرانس کے توانین اور اشتراکی توانین سے سول کا جائزہ لیا ہے ان کی انفسل بیان کی ہے ان پر نقذ و تبعر و بھی کیا ہے ان کی کروریاں بھی ظاہر کی ہیں حتی کہ برطانوی حکم انوں، امریکی حکم انوں اور اشتراکی حکم انوں کے نام بھی درج کیے ہیں اور پھر ان دنیای توانین کے مقابلہ میں اسلامی قوانین کے امتیازات، ان کی برتری اور جمہ گیری کومعتدل اور مدل طور پر ثابت کیا ہے۔ جولوگ قوانین پر نظر رکھتے ہیں وہ اسلامی قوانین کی خصوصیات اور المیازات کا اٹکارٹیس کر سکتے ہیں۔ شرط رہے کہ وہ منصف ہوں اور عقل و جم رکھتے ہیں۔

مخضریہ کہ مولا نامفتی اختر امام عادل کی بیر کماب بڑی محنت اور ہمہ جہت مطالعہ کے بعد کھی گئی ہے۔ میرامشورہ ہے کہ اہل ذوق وشوق اوراصحاب علم وحقیق ضروراس کتاب کا مطالعہ کریں اور خواص وعوام کو مطالعہ کی طرف متوجہ کریں۔

ا خیر میں اللہ تعالی سے دعا ہے مولا نا کو صحت دعا فیت کے ماتھ کمی عمرعطا کریں۔اوران کی اس خدمت جلیلہ کو قبول عام عطا کریں اوران کے لیے زاد آخرت بنا کیں۔انشاء اللہ ان کی بیر خدمت ہم علاء کے لیے یادگار ٹابت ہوگی اورامت کی طرف سے ہم پر جو قرض ہے دہ بحسن وخو بی ادا ہوجائے گا۔

٣٢١ر كالاول ٢٦١١ ه

محمرظفیر الدین غفرله مفتی دارالعلوم دیو بند محم<sup>ن</sup>قمت الله غفرله استاذ دارالعلوم دیو بند

بسم الآمال أرجيم

# پیش گفتار

(1)

اسلام ایک آفاقی ند جب اور کمل نظام حیات کا نام ہے، جس نے ہر دور میں انسانیت کی رہبرئی کی سب سے مضبوط اور رقبہ کے لی ظ سے سب سے مضبوط اور رقبہ کے لی ظ سے سب سے مضبوط اور رقبہ کے لی ظ سے سب وربع قیادت کی زمام کا راس کے ہاتھ میں رہی ہے اور اس پورے مرسے میں سینکڑوں انقلا ہات اور طابات کی گردشوں کے باوجود بھی ایک لیجہ کے لیے بھی کسی حلقے میں بیا حساس نہیں پایا گیا کہ اس قانونی نظام میں کسی مسمئل کو گئی، دفت یا تشکی پائی جاتی ہے۔ اسلام کے قانونی نظام نے ہر دور میں انسانیت کے ہم طبقے کے مسائل کو مل کیا اور ملک وقوم کی ترتی واستحکام میں بنیادی رول ادا کیا۔

جب تک مسلمان شعوری طور پراس نظام سے وابستہ رہے، ان کی ترقی وتوسیع کا سلسلہ جاری رہا، وہ جہال گئے، ارض وفلک نے ان کا استقبال کیا، لوگوں نے اپنی پلیس بچھا کیں اور دنیانے ان کا خیر مقدم کیا۔ اس لیے کہ دہ ایسانظام حیات نافذ کرنے گئے تھے جوامن وخوش حالی، ترقی واستحکام اور داخلی وخارجی سکون کا دائی ضامن ہے۔

زوال كاسبب

کین جب مسلمانوں کارشتہ شعوری یا غیر شعوری طور پراس نظام سے کمز ور ہوا، تو وہ بھی اندرونی طور پر کر در ہونے گئے اور ان کی قومی واجعاعی زندگی پرزوال کی پر جھائیاں پڑنے کئیں۔ اس لیے کہ اجھائی زندگی کے لیے اجتماعی نظام کی ضرورت ہے اور کسی بھی اجتماع کے ٹوٹے نے لیے بیکانی ہے کہ اس نظام کو توڑو یا جائے یا مشتبہ کر دیا جائے جس سے وہ اجتماع بڑا ہوا ہے۔ کسی بھی قوم کا زوال ای نقطہ سے شروئ ہوتا ہے خواہ اس کا اور اک قوم کے بڑے طبقے کو ہو یا نہ ہو، مسممانوں کے ساتھ بھی بی ہوا۔ مسلمانوں نے جوخدائی قانون اور اسلامی نظام روئے زمین پر نافذ کیا تھا، اس نظام میں مسلمان فاتح کی حیثیت سے تھے۔ جوخدائی قانون اور اسلامی نظام روئے زمین پر نافذ کیا تھا، اس نظام میں مسلمان فاتح کی حیثیت سے تھے۔ اس نظام کی ترجیحات میں سب سے بڑا حصہ مسلمانوں کا تھا۔ دوسری اقوام اور اقلیتوں کو بھی تمام انسانی حقوق دیے ہے۔ عقوق دیے ہے۔ مگر فرق بیتھا کہ اس میں مسلمانوں کی حیثیت دیے والوں کی اور دوسری اقوام کی لینے

والوں کی تھی، کیکن جب اسلامی نظام کی جگہ'' دوسرانظام'' آیا اور اجتاعیت دین ہے کٹ کرغیر و بنی نظام ہے جڑگئی تو اس نے نظام میں تمام تر ترجیحات دوسروں کے لیے ہوگئیں اور اس کی اگلی صفوں میں ایسے لوگ براجمان ہو گئے جن کوسلمانوں کے ساتھ کوئی ہمدردی نہیں تھی ۔اس لیے اب مسلمانوں کو پچھلی سیٹ پر بیٹنے کے علاوہ کوئی چار و کارنہ تھا۔

آگراس موقع پر بھی مسلمانوں کی قومی غیرت اور دین حس جاگ اٹھتی تو وہ اپنی غلطیوں کی تلانی کر سکتے تھے اور اس مخصصوصی نظام سے پیچھا چھڑا سکتے تھے گرافسوں کے مسلمانوں کے حکمراں طبقے کی عالب اکثریت ایسی مجرمانہ غفلت کی شکار رہی اور جھوٹی مصلحوں اور عارضی لذتوں کے وہ ایسے دلدادہ رہے کہ ان کی ساری حس ہی مردہ ہوکررہ گئی۔ بقول شاعر

ے وائے ناکا می متاع کا رواں جاتارہا کارواں کے دل سے احماس زیاں جاتارہا

اور جب کوئی قوم اس درجہ بے حسی کی شکار ہوجاتی ہے تو زندگی کی ساری رعنائیاں اس سے رخصت ہو جاتی ہیں اور اس میں اور مردہ میں کوئی قرق باتی نہیں رہ جاتا ۔۔۔۔قرآن تھیم نے اس قومی زوال اور اجتاعی بے حسی کواجتاعی موت کا نام دیا ہے:

اموات غير احياء وما يشعرون ايان يبعثون (١)

ترجمہ:۔'' یہ زندوں کی آبادی نہیں بلکہ مردول کی استی ہے۔ جواٹھنے اور اٹھائے جانے سے بے خبر پڑے ہیں''

آج ساری دنیا میں مسلمانوں کے عمومی زوال کا پڑاسبب سے ہے کہ اپنے چشمہ کویت سے ان کا رشتہ کزور ہوگیا ہے۔ افھوں نے اس قانونی نظام کوسر دخانے میں ڈالدیا ہے۔ جونہ صرف ان کی زندگی وشخص کو صفانت فراہم کرتا ہے۔ بلکہ ساری انسانیت کی حیات وارتقاء کا راز بھی اس میں پوشیدہ ہے۔ مسلمانوں کی مثال اس کا نئات ارضی میں ول کی ہول سے صالح خون جاری ہوگا تو سارے عالم کا نظام مرور ہوگا تو سارے عالم پراس کا اثر پڑے گا۔ لیکن مسلمان اپنامیہ مقام بھول درست رہے گا اور ول کا نظام کرور ہوگا تو سارے عالم پراس کا اثر پڑے گا۔ لیکن مسلمان اپنامیہ مقام بھول گئے ، ان کو اپنی حقیقت کا عرفان شرم ا ۔ افھیں یا د شرم اکہ وہ کس خدائی منصب اور خدائی نظام کو لے کراس انسانی و نیا میں آئے ہیں؟ انسانی دنیا میں از تو اس کو ان کراس خفات دخود فراموثی کی چا در تان کی اور اقوام عالم کو وادی ظلمات میں جنگل کی بھیڑی طرح بھنگنے کے لیے فقات وخود فراموثی کی چا در تان کی اور اقوام عالم کو وادی ظلمات میں جنگل کی بھیڑی طرح بھنگنے کے لیے

چپوڑ دیا، بلکہ وہ بھی دنیا کی دوسری قوموں کی طرح مادہ پرتی، دنیا طلبی، بدستی وعیش کوشی کے میدان مراور پڑے اور ابلیسی نظام بھی چاہتا تھا کہ دوسروں کو جگانے والی قوم خودسو جائے، بارخلا فت افعانے والم جماعت خودتھک کر بیٹھ جائے اور امر بالمعروف اور نہی من المحکر کا سوتا خشک ہوکر رہ جائے۔ بعاعت خودتھک کر بیٹھ جائے اور امر بالمعروف اور نہی من المحکر کا سوتا خشک ہوکر رہ جائے۔ بقول ڈاکٹر اقبال

ہر نفس ڈرتا ہوں اس امت کی بیداری سے میں ہے حقیقت جس کے دیں کی احتساب کا کتات

وروبي ورمال

کاش کوئی الی صورت پیدا ہو کہ مسلمان پھر اپنے گھر کی طرف پلیس ، ابنا کھویا ہوا خزانہ واہی لیس نصیں ایس آئی نصیب ہو کہ وہ ہیرے موتی اور کنگر پھر میں فرق کر سکیں اور وہ پوری بصیرت کے ماتو جان سکیں کہ انسانوں کا بنایا ہوا مصنوی نظام بھی خالق کا کنات کے عطا کر وہ قانونی نظام کا ہم پلہ نہیں ہوسکا، پھر ریکسی نا دانی ہے؟ کہ خالق کا آستانہ چھوڑ کر دنیا مخلوق کے پیچھے دوڑ رہی ہے۔

اولئك يدعون الى النار والله يدعوالي الجنه ()

'' د نیادائے آگ کی طرف بلارہے ہیں اوراللہ تصیں جنت کی طرف بکار رہاہے'' گراکٹر لوگ مڑن کی ایکار کے بجائے شیطان کے بلادے پر کان دھررہے ہیں۔

الله كفلص بندے وسے سے اس و كى ہوكى توم كوجگانے كى محنت كرد ہے ہيں اور فانى كے ليے منے والوں كولا فانى كى طرف لانے كى كوشش كرد ہے ہيں۔ گر نينداتى گہرى ہے كہ پور پے ضربيں بھى اسے توڑنے كے لئے كانى نيس ہى۔ توڑنے كے لئے كانى نيس ہىں۔

زیرنظر کتاب بھی ای تئم کی ایک معمولی کوشش ہے، عالمی حالات اور اسلامی قانون کے ساتھ غیروں کی جفا کیشی اور اسلامی قانون کے ساتھ غیروں کی جفا کیشی اور اپنوں کی بے رخی دیکھ کر ایک عرصہ سے دود بے در ماں اور کرب بے ساماں کا شکار ہوں۔ دل تربیا ہے اور نی گفتیا ہے، گرند میری آ داز میں طاقت ہے اور نی گفتیا ہے۔

ایک بدت سے اپنے زخمول کو سہلار ما ہوں ، اپنے درد کے موتی پرور ما ہوں۔ اندر کی تعنن کو نفظوں کا جامہ بہنار ما ہوں اور دل کی آئی کے حرف و معنی کا قالب دے داہوں۔ میری میں کتاب دراصل برسوں کے ای معنو کی سنر کی روئدا د، مطالعات و مشاہدات کا مجموعہ اور اس سلسلے میں اب تک ہوئے والی محنوں کا خلاصہ ہے۔

ميرى فقهى سرگزشت

رسی طالب علمی کے زمانے میں مجھے منطق وفلے اور علم کلام سے زیادہ دلچین تھی اوران کی مشکلات میں الجحنے اور الجھتے رہنے میں کافی مزہ ملتا تھا اور اس سلسلے میں استاذ گرامی حضرت مولا نااعجاز احمد اعظمی دامت بر کاتبم کی عنایت و شفقت اور حوصله افزار ہنمائی میرے لیے شعل راہ تھی قرآن وحدیث اور فقد اسلامی کی كتابين بهي ذوق وشوق ہے بڑھتا تھا۔ گران كےمض مين كوآسان خيال كر كےان كے ليے زيادہ محنت كرنا بے سور سمجھتا تھا۔ دارالعلوم دیو بند میں دورہ صدیث کے بعد مجھے افتاء میں داخلہ ملا اور دارالعلوم دیو بند کے ا کا برمفتیان اوراسا تذه کرام کے زیر سایہ مجھے افتاء کا نصاب کمل کرنے کی سعادت ملی ۔مفتی اعظم حضرت مولا نامفتي محمود حسن كنگويئ، مجتهدو قت حضرت مولا نامفتي نظام الدين اعظميٌ ، فقيه كبير حضرت مولا نامفتي محمد ظفير الدين صاحب مفتاحي دامت بركاتهم ، عالم رباني حضرت مولا نامفتي حبيب الرحمن خيرآ بادي دامت بركاتهم اوراديب دفقيه حضرت موما نامفتي كفيل الرخمن نشاط جيسے اصحاب علم وفن سے تلمذ كاشرف حاصل موا۔ اصول وكليات اور قواعد وضوابط حضرت مولا نامفتي محمودت كنگوبئ اور حضرت مولا نامفتي نظام الدينٌ ہے بڑھے، جزئیات وفرعیات باتی دیگراسا تذہ ہے، فتو کی نولی کی مشق حضرت مولا نامفتی محمر ظفیر الدین مفتاحی وامت برکاتہم مرتب فقاویٰ دارالعلوم دیو بندکی نگرانی میں کی۔ان بزرگوں کے فیض صحبت کے نتیجے میں فقه وافتاء ہے میر اتعلق ایبابڑھا کہ افتاء کی تکیل کے بعد مزید دوسال فقہ دا فتاء میں اختصاص کرنا جا ہتا تھا۔ مگر ہارے بزرگوں نے میراانتخاب دارالعلوم کی معین مدری کے لیے کردیامیں نے اپنی دلی خواہش کا اظہار کیا تو استاذ الاساتذه حضرت مولا نامعراج الحق صاحب سابق صدر المدرسين دارالعلوم ديو بنداوراستاذ كبير حضرت مولا نامفتی سعیداحمہ پالنوری دامت برکاتهم نے ارشادفر مایا که اختصاص کاتعلق اشتغال بلفقہ سے ہے رسی کورس بہیں ابس میں نے سرتشلیم تم کردیا اور فقہ کواوڑ ھنا بچھونا بنانے کاعزم کرلیا۔

ایک اور اتفاقی واقعہ نے میرے اس رخ کواور بھی مہیز کیا، میں دارالعلوم دیو بند میں معین مدرس تھا کہ ویلی میں ایک عالمی نقبی سیمنار کی اطلاع ملی جس کے دوح رواں فقیہ العصر حضرت مولا نا قاضی مجاہدالاسلام قامی تھے اور بوری دنیا سے اساطین علم وفن اس میں شریک ہور ہے تھے، استاذ گرامی حضرت مولا نامفتی محمد ظفیر الدین صاحب مقاحی وامت بر کاتہم نے سیمنار کے سوالنا سے کا ایک حصہ مجھے عنایت فرما یا اور اس پر تحقیق و تحریر کا تھی دیا، موضوع تھا ''کرنی نوٹ کا شری تھی ' میرے لیے بالکل اجنی موضوع، میں نے اس پر تحقیق و تحریر کا تھی موضوع، میں نے اس پر خاصی میں نوٹ کا شری تھی ہونہ تھی دیا، موضوع، میں منامی ، سم المفتی ، میرے لیے بالکل اجنی موضوع، میں دیم المفتی ، میرے کے پر جما تھا اور نہ کس سے پھی نا تھا ۔ کتا بی مطالعہ میرا در سیات فقد تک محدود تھا، شامی ، رسم المفتی ،

الا شاہ والنظائز ، قواعد الفقد ، عالمكيرى اور ہدايہ ہے آ مے ميرى كوئى و نيائبين تھى اورا تفاق ہے ان ميں ہے كسى كتاب ميں كرنى نو ب كا مسئلہ ميرى نظر ہے نہيں كز را تھا۔ اس سوالنا ہے نے مجھے پہلی باراحساس ولا يا كوفقہ اسلامى كتنا مشكل اور وسيع موضوع ہے۔ ميں نے اپنا پہلافقہى اور تحقیقی مقاله تیار كیا۔ استاذ كرامى كى خدمت ميں چيش كيا تو كانى مسر ور ہوئے بڑى حوصلہ افزائى كى اور فقهى سيمنا رميں اسپينے ساتھ چلنے كى دعوت دى ، جس كوميں نے بسر وچشم قبول كيا۔

سیمنار کے لیے روانہ ہونے سے قبل اکیڈی کے پتہ پر میں نے اپنا فقہی مقالہ بھی ارسال کردیا تھا،
سیمنار میں حاضر ہوا تو دلی کی شخت سردی کے باد جود ساری دنیا سے بالعوم اور ہندوستان سے بالخصوص اکثر
اکا برعلاء و فقہاء اور قائدین و دانشوران تشریف لائے ہوئے شے۔ ای سیمنار میں پہلی بار فقیہ العصر حضرت
مولانا قاضی مجاہدالا سلام قائی کی زیارت و ملاقات نصیب ہوئی اور استاذگرائی کے چند لفظوں اور میر ب
ارسال کردہ مقالے نے تعارف کا کام کیا۔ اس سیمنار کی نشتوں نے میر دول و د ماغ میں بالچل مچادی۔
میر نے فقہی تصورات میں انقلاب بر پاکیا، بحث و تحقیق کی نئی جہتیں سامنے آئیں اور فکرو آگری کے نئے
درواز سے کھلے، فقد اسلامی کی دنیا کتنی و سیج اور تہ دار ہے؟ اس کا اندازہ ہوا، فقد اسلامی پر کام کرنے کی کتنی
ضرورت ہے؟ اس کا احساس ہوا اور یہ تجر آمیز احساس تنہا میر انہیں تھا بلکہ اکثر شرکاء سیمنار پر پہلی باراتنی
مشاہداتی سفر کارخ زیادہ ترفقہ اسلامی کی طرف ہوا تھا۔ اس سیمنار کے بعد میری علمی، فکری، تحقیق، تجر باتی اور

میری دلچیدوں اور وقافو قا اس سلسلے میں شائع ہونے والے نتائج تحقیق کود کھے کرمختف اداروں نے اپنے نقبی پرد گراموں میں مجھے شرکت کی دعوت دی اور میں نے پورے ملے اور تیاری کے ساتھ ان پرد گراموں میں شرکت کی ۔ان پرد گراموں نے میرے نقبی مطالعات کے تشکسل کو آگے بڑھایا، اس کے لیے میں اسلا کھ فقد اکیڈی دبلی اور ادارة المباحث الفقہیہ جمعیة علماء ہند دبلی کا شکر گزار ہوں۔اللہ تعالی ان اداروں کی حفاظت فرمائے آمین۔

حیدرآباد میں تیام کے دوران مختلف اسباب ومحرکات کے تحت اسلام کے بین الاا توامی قوانین اور فقہ اسلامی کے خارجی مطالعہ کے مواقع ملے اور اس ضمن میں میرے بعض مطالعات سہ ماہی فقہی ، تخفیق ، وستادیزی مخلفہ ' بینیہ (زیرادارت حضرت مولانا قاضی مجاہد الاسلام قاسی کی میں شائع ہوئے ۔ جن کی بینی مختلفہ کی میں شائع ہوئے ۔ جن کی بینی مختلفہ کی میں مختلفہ میں چھینے کے لیے کی بینی مختلف کی کی میں محتلفہ واوراس کی متعدد قسطیں بحث ونظر میں چھینے کے لیے محتلہ یں اور حضرت قاضی صاحب علیہ الرحمة نے ازراہ شفقت وعزایت ان سب کومن وعن شائع فرمایا ، زیر

نظر کتاب کے دوسرے باب کے بعض حصای موقع پر بحث ونظر میں شاکع ہوئے تھے۔ پھراس میں حک و فک اور ترمیم واضا نے ہوتے رہے اور آج اس کی اشاعت اور ترمیم واضا نے ہوتے رہے اور آج اس کی اشاعت کی نوبت آر ہی ہے۔ اللہ تعالی اس کو قبول فرمائے اور عام امت کے لیے مفید بنائے آئین - کی نوبت آر ہی ہے۔ اللہ تعالی اس کو قبول فرمائے اور عام امت کے لیے مفید بنائے آئین -

توجيطلب

فقد اسلای کے مطالعہ و تحقیق کے ساتھ بغضل خداد ندی اس دوران مجھے محسوں ہوا کہ فقد اسلای کے طلبہ کو اور فقد اسلای کے بعض طلبہ و تحقین مجھے سے دابستہ رہے ، اس دوران مجھے محسوں ہوا کہ فقد اسلای کے طلبہ کو غیر اسلای قوانین کے مطالعہ کی طرف بھی توجہ کرنی جا ہے۔ تا کہ وہ پوری بصیرت کے ساتھ فقد اسلامی اور غیر اسلام سکوں میں رائج قوانین کے درمیان موازنہ کر سکیں اور فقد اسلامی کی وسعت و جا معیت اور اس کے غیر مسلم سکوں میں رائج قوانین کے درمیان موازنہ کر سکیں اور فقد اسلامی کی وسعت و جا معیت اور اس کے اصول وکلیات کی معتویت و آ فاقیت کو وہ پورے بسط ویقین کے ساتھ بچھ سکیں ، .... چنانچہ اس رخ پر بھی میں نے محنت کی اور اس سلسلے کے مطالعات کا ایک و خیرہ جمع ہوگیا ، جس کو آ پ اس کتاب کے تیسرے باب کے زیمون ان ملاحظ فرما سکیں گے۔

ای طرح فقہ اسلامی کی اصطلاحات کے متباول انگریزی اصطلاحات پربھی محققین کی نظر ہونی چاہئے تا کہ بین الاقوامی اور دیگر غیر اسلامی قوانین کے مطالعہ کے دوران کسی اصطلاح سے اجنبیت کا احساس نہ ہواور نہ کسی کی تلبیس میں مبتلا ہونے کی نوبت آئے۔

نقہ اسلامی کے بنیادی مراجع اور کتابوں کاعلم بھی ضروری ہے تا کہ نقہ کوان کے مرکزی سرچشموں میں تلاش کیا جا سکے ، بھی حوالہ درحوالہ سے بات کچھ سے پچھ ہو جاتی ہے اور حقیقت غلط نہمیوں میں مستور ہوجاتی ہے۔

اس كتاب كے چوشے اور پانچویں بابوں میں ان پہلوؤں پر توجہ دی گئے ہے۔
(سم)

كتاب كااجمالي تعارف

یہ کتاب پانچ ابواب بہشمل ہے۔

(۱) باب اول: پہلے باب میں اسلامی قانون کا تعارف، خصوصیات انتیازات، تدریجی ارتقاء بختلف ادوار اور ان کی خصوصیات کا تغصیلی ذکر اور آج تک ہونے والی مشہور فقہی مسامی وخد مات پر روشنی ڈالی گئی ہے۔ نیز اسلام کے بین الاتوامی توانین پر بھی نظر ڈالی گئی ہے۔ (۲) باب دوم:۔ دوسرے باب میں اسلامی فقد کے خلاف پیدا کی تخط فہیموں کا ازالہ کیا کی علط فہمیوں کا ازالہ کیا کی جاوراس سلسلے میں قدیم د جدید ہر شم کے آخذ سے استفادہ کیا گیا ہے، نیز دنیا کے دیگر توانین ہے اور اس سلسلے میں قدیم د جدید ہر شم کے آخذ سے استفادہ کیا گیا ہے، نیز دنیا کے دیگر توانین کے اسلامی قانون سے جوخوشہ چنی کی ہے، اس پر روشنی ڈالی گئی ہے اور مثالوں سے بات واضح کی گئی ہے۔

رس بابسوم: تیسرےباب میں دنیا کے بعض مشہور غیر مسلم ملکوں کے قوانیمن کا تعارف کرایا گیا ہے اوران کی خصوصیات سے بحث کی گئی ہے اور اسلامی قانون کے مقابلے میں وہ کتنے ادھورے ہیں اس پرنظر ڈالی گئی ہے۔

باب پنجم:۔ یانجویں باب میں فقہی اصطلاحات کی فرہنگ ہے جس کی ضرورت عالمی قوائین کے مطالعہ کے دوران پیش آتی ہے۔اس باب میں تقریباً ایک ہزار (۱۰۰۰) فقہی اصطلاحات کا ذخیرہ جمع ہوگیا ہے۔

اس طرح ایک جامع اور بھر پور کتاب تیار ہوگئ ۔ ہے۔ جس کواپنے تنوع اور تفصیل کے کاظ سے انہائیگو پیڈیا کہ سکتے ہیں اور بیتو نہیں کہا جاسکتا کہ بیہ کتاب اس موضوع پر حرف آخر ہے۔ لیکن بیہ بات ضرور ہے کہ اس موضوع پر کھی جانے والی کتابوں میں بیہ کتاب سب سے زیادہ مبسوط اور جامع ہے۔

ال كتاب سے انشاء اللہ بہتوں كوروشنى ملے گا ، مخفقین كے سامنے كام كے نئے ميدان آئیں گے علم وقتیق كے سامنے كام كے نئے درواز ہے كھلیں گے چراغ سے چراغ جلے گا ، كام آگے بڑھے گا اور كو كى آخرى درجہ كى چز سامنے آسكے گی اللہ تعالی تبول فرمائے اوراس كومير بے ليے اور مير بے فائدان اور دفقاء كار كے ليے ذخيرة آخرت بنائے آئيں۔

اہل علم اورار باب تحقیق سے درخواست ہے کہ کوئی بات قابل اصلاح محسوس ہوتو بحث و تنقید کا موضوع منانے کے بجائے حقیر مرتب کواس سے آگاہ کریں۔انشاءاللہ حق بات قبول کرنے سے در لیخ نہیں کروں گا۔ اللہ تعالی جھے اس کی ہمت و تو فیق عطافر مائے۔آمین!

(4)

كلمات تشكر

اس کتاب کی ترتیب و تالیف میرے اسا تذہ اور بزرگول کے فیوض علمیہ کا صدقہ اور ان کی توجہات

عالیہ کا نتیجہ ہے۔ان کی ہدایات اور علمی مشوروں ہے میری بہت کی مشکلات حل ہوئیں۔ کئی اہم مراجع اور مص در تک میری رسائی ہوئی ، میں اینے ان تمام بزرگوں اورا کا بر کاشکر گزار ہوں۔

ان میں جوحیات ہیں اللہ ان کا سامیہ تا دیر صحت وعافیت کے ساتھ قائم رکھے اور ہمیں ان سے استفادہ کی توفیق مرحمت فرمائے اور جواللہ کو پیارے ہوگئے ہیں۔اللہ ان کی مغفرت فرمائے ،ان کے درجات کو بلند فرمائے اور اللہ کو پیارے سے میں۔ اللہ ان کی مغفرت فرمائے ،ان کے درجات کو بلند فرمائے ۔ اور ان کی حسنات کو قبول فرمائے ۔ آمین ۔

خاص طور پرفقیہ العصر حضرت مولانا قاضی مجاہدالاسلام قائمیؒ کو میں بھی فراموْ ٹنہیں کرسکوں گا کہ آپ کے علمی وفقہی اشارات، منبج بحث وتحقیق اور خردنوازی، علم پروری اور افراد سازی کے جوہرنایاب نے میر نایاب نے میر سے فقہی سفر کا سامان فراہم کیا اور میری علمی وفکری تربیت کا کام انجام دیا اللہ ان کی مغفرت فرمائے۔ خدمات کو فبول فرمائے اور در جات کو بلند کرے۔ آمین۔

آج اگروہ زندہ ہوتے تو اس کتاب کی اشاعت پر بہت زیادہ مسر ور ہوتے ۔گمرافسوں اس کتاب کی اشاعت ایسے وفتت عمل میں آرہی ہے جبکہ وہ ہم میں موجو ذہیں ہیں،اس کی کومیں ہمیشہ محسوں کروں گا۔

ع وه کیا گئے کہ ساغرومینااداس ہیں

یہ کتاب بھی انشاء اللہ آپ کے حسنات میں شار کی جائے گی۔

ای طرح اپنے اس تذہ میں استاذگرامی قدر حضرت مولانا مفتی سعید احمہ پالنہوری دامت برکاہم العالیة کا بھی میں بطورخاص ذکر کروں گا کہ آپ کی محبت وشفقت اور علمی رہبری ورہنمائی نے میرے اندر کھی کہ العالیة کا بھی میں بطورخاص ذکر کروں گا کہ آپ کی علمی مسئلے میں مشورہ کیا آپ نے مکمل تعاون فرمایا۔کوئی تحریب کے جو شخص باب کی ترتیب کے تحریب کی توشوق سے ملاحظہ کیا اور مشورے عنایت فرمائے۔اس کتاب کے چو شخص باب کی ترتیب کے دوران فقہ اسلامی کی اصطلاحات کی انگریزی تشریحات کے لیے مجھے معتبر آغذی ضرورت تھی۔حضرت الاستاذ دامت برکاہم کی رہنمائی سے میں صحیح آغذ تک پہنچ سکا ،اللہ تعالی آپ کو جزائے خیر سے نوازے اور الاستاذ دامت برکاہم کی رہنمائی سے میں صحیح آغذ تک پہنچ سکا ،اللہ تعالی آپ کو جزائے خیر سے نوازے اور آپ کے فیوض عالیہ سے امت کو زیادہ سے زیادہ مستقیض ہونے کا موقع عنایت کرے۔آمین!

ال موقع پر میں اپنے ان تمام بزرگوں کا ذکر جمیل کرنا بھی ضروری سجھتا ہوں ، جنھوں نے اس کتاب کو ملاحظہ فرمایا ۔ مشورے اور ہدایات سے نوازا ۔ پیندیدگی سے سرفراز فرمایا اور اپنی گراں قدر آراء تحریر فرما نیس ۔ مشورے اور ہدایات سے نوازا ۔ پیندیدگی سے سرفراز فرمایا اور اپنی گراں قدر آراء تحریح وامت برکاتهم اور حضرت الاستاذ مولا نامحر نعمت الله فرما نیس ۔ حضرت الاستاذ مفتی محمد ظفیر الدین مفتاحی وامت برکاتهم نے اپنے گرال قدر مقدمہ ہے اس کتاب کوزینت بخشی ،امیر الہند حضرت اقدیں مولا نا

سید اسعد مدنی رحمد امند نے اپنے مکتوب گرامی کے ذریعہ حقیر مرتب کی حوصلہ افزائی فرمائی، حفرت امیے شریعت موری سیدنظ مرامدین صاحب، حفرت شیخ الحدیث شریعت موری سیدنظ مرامدین صاحب، حفرت شیخ الحدیث مولا نامجر سالم القامی صاحب، حفرت شیخ الحدیث مولا نام الله عبدالله عباس ندوی مجلواروی رحمهما الله نے ابی مولان سید انظرش و شمیری صاحب اور حفرت مولا نام اکثر عبدالله عباس ندوی مجلواروی رحمهما الله نے ابی تقریف سید نواز اجواس کراپ کی اہمیت کی ضائت ہیں۔

ہ دے ان بزرگوں نے اپنے اس احساس کا اظہار فرمایا ہے کہ کتاب اپنے موضوع پرجامع اور منظر دے اور کم از کم اردوز بان کا دامن فقہ اسلامی کے موضوع پر آئی وسیع ، جامع اور مبسوط کتاب سے ضف تی واشد تھ کی جامع اور اس کو قبول خان تھ واس کے اس حسن طن کو میرے لیے نیک فال بنائے۔ اور اس کو قبول فریرے لیے نیک فال بنائے۔ اور اس کو قبول فریرے سیمن!

اس موق پر ش اپ عزیزوں اور دوستوں کا بھی شمریہ اوا کرنا ضروری سجھتا ہوں جنھوں نے اس سبب و ترجیع یا طب عت واشاعت میں میراس تھ دیا بالخصوص مولا نامفتی سیف الحق صاحب قائل سرقر استو جا معدر بانی منور واشریف، مولا نامجر آو بان اعظم قائلی اور الحان مولا نامر فراز احمد قائلی سرتر آوج معدر بانی منور واشریف، مولا نامجر آو بان اعظم قائلی اور مولا نامفتی محمد ابو بکر قائلی صاحب سرتر آوج معدر بانی اور مولا نامفتی محمد الدرائة کی (رفیق شعبہ وعوت حق) اور مولا نامفتی محمد ابو بکر قائلی صاحب کی مسلم محمد سرت سند کے مائلی بوئی۔ مولا ناشیم احمد قائلی مالک الکلام کمپیوٹر دیو بند نے مسلم المحمد سرتر محمد سال محمد سرتر کی میوز نگ کا کام کیا، القدتی نی ان سب کوا ہے شایان شان بدلہ عنایت فر مائے۔ آسین ا

(r)

#### مرحد طباعت كأ

یبال اس حقیقت کاذکر کے بغیر میں نہیں روسکتا کہ اس کتاب کا اکثر حصہ کی سال قبل مکمل ہو چکا تھا اور
کتاب کے بڑے جھے کی کمپوزنگ بھی کرائی گئی تھی ، گرکتاب کی ضخامت کی وجہ سے اس کی طباعت کا مسکلہ
میرے سے باعث ترود تھا۔ حسن اتفاق امسال فرور کی ہے ۔ وی بیل سفر برطانیہ کے دوران حضرت مولا نامجر داؤد
صاحب مفت جی (بولٹن برطانیہ ) کے ساتھ ایک مجلس میں اس کتاب کی طباعت کاذکر آیا، لگتا ہے اس اہم
ترین کام کے لیے القدنے ان کا انتخاب کی تھا، افھوں نے اس کے لیے بہلی فرصت میں کمر ہمت باندھ لی
اور اپنے ایک خاص مسترشد جناب حاجی عرفان داؤد دلال صاحب بولٹن کو اس کے لیے آبادہ کیا، حاجی
عرفان صاحب کتاب کی اہمیت سنتے ہی طباعت کے کمل اخراجات اٹھانے کے لیے راضی ہو گیے ، حاجی
صاحب نے جس فراخ دئی کا مظاہرہ کیا اس سے ان کی علم دوتی اور دین سے محبت کا پہتہ چلتا ہے۔ اللہ تعالیٰ

ان کو جزائے خیر سے توازے ان کے کاروبار میں ہرکت عطافر مائے ،علم کی اس عظیم خدمت کو تبول فرمائے اور ان کے اور ان کے بورے خاندان کے لیے اس کوصد قد جاریہ بنائے آمین۔ میں حضرت مولانا دا کد مذاحی اور ان کے بورے خاندان کے لیے اس کوصد قد جاریہ بنائے آمین۔ میں حضرت مولانا دا کا در جناب حاجی عرفان دا و دولال دونوں حضرات کا شکریدادا کرتا ہوں جن کے سعی و تعادن سے یہ ساتی منظرعام پر آسکی فیصور اہم اللّه عناوعن جمیع المسلمین۔

(2)

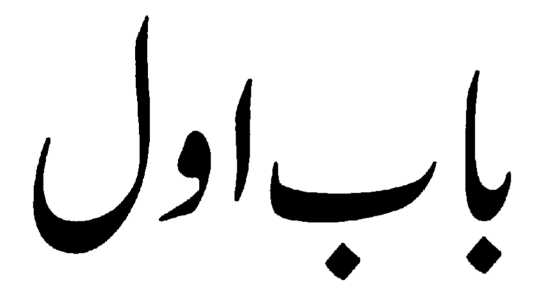
#### آخرى بات

میرے لیے سب سے زیادہ خوشی کی بات ہے ہے کہ یہ کتاب جامعہ ربانی منوروا شریف شعبۂ تحقیق وۃ ایف سے شائع ہور ہی ہے اور جامعہ کی مطبوعات میں ایک خوبصورت اضافہ ہور ہا ہے اور یہی میر کی آرزو مقی اور ہے کہ میری ہر تحریر کا پہلاستحق یہ مدرمہ ہے اس مدرسہ کی مالی حالت اگراس کی متحمل نہ ہوسکے تب کسی کوبھی وہ چیز دی جاسکتی ہے۔

زرنظر کتاب کی طباعت میں تاخیر کا سب بھی یہی دہا، کئی پبلشروں نے جھے ہے کتاب کا مسودہ ما نگا اور معاملہ کرنا جاہا گرمیں جا بتنا تو کتاب ان کودے دیتا اور کتاب بہت پہلے جھب جاتی ،کین جھے انتظار تھا کہ میری یہ کتاب جامعہ کے شعبہ نشر و تحقیق سے شاکع ہواوراس مدرسہ کی خدمات میں اس کا شار ہو، اللہ نے جناب حاجی عرفان داؤد دلال صاحب اور حضرت مولا نا داؤد مفتاحی صاحب مدظلہ کو کھڑا کر دیا اور انھوں نے اس کو مدرسہ کی طرف سے چھاپنے کا بیڑ ہ اٹھالیا، میں ان حضرات کا تدول سے شکر گزار ہوں۔اللہ تعالی ان حضرات کو اپنے شایان شان بدلہ عنا بیٹ ہ اٹھالیا، میں ان حضرات کا تدول سے شکر گزار ہوں۔اللہ تعالی ان حضرات کو اپنے شایان شان بدلہ عنا بیٹ ہ اٹھالیا، میں ان حضرات کا تدول سے شکر گزار ہوں۔اللہ تعالی ان حضرات کو اپنے شایان شان بدلہ عنا بیٹ ہ مائے۔آ مین!

اختر امام عادل جامعه ریانی منورداشریف ۵۱رزی الجبر۲۸۰۱۱ه ۲۷ردمبرر۸۰۰۲ء





اسلامی فانون کا تعارف اورخصوصیات

الله قانون كالمفهوم

اسلامی قانون کا تعارف اورامتیازات

🖈 ارتقائی ادواراورخصوصیات

اسلام اوربين الاقوامي قوانين

اسلامی قانون اورانسانی قانون کاموضوعاتی

موزانه

🛠 عهد جدید کی فقهی سرگرمیاں اور رجحانات



قانون انسان کی بنیادی ضرورت ہے، قانون کے بغیر زندگی کی تنظیم نہیں ہوسکتی، اسلیے تاریخی طور پر ہرقوم اور ہر دور میں قانون کا تصور ملتا ہے، گر دنیا کی تاریخ میں دوشم کے قوانین ملتے بیں، (۱) انسانی قانون، (۲) اسلامی قانون، اسلامی قانون کی دوسری تعبیر الہی قانون ہے بھی کی جاسکتی ہے۔

### انسانی قانون کی تاریخ:

انسانی قانون کا تاریخی آغاز کب ہوا؟ اس کے بارے میں کوئی پختہ بات نہیں ہی جاسکتی
اور اس ذیل میں جتنی با تیں کہی جاتی ہیں، ان کے لیے کوئی تھوں تاریخی ثبوت نہیں ہے، گراس کی
تاریخی حیثیث سے قطع نظر فلسفہ تاریخ کے ماہرین نے جو پچھ کہا ہے اس کا خلاصہ بیہ ہے کہ انسانی
تاریخی حیثیث سے قطع نظر فلسفہ تاریخ کے ماہرین نے جو پچھ کہا ہے اس کا خلاصہ بیہ ہے کہ انسانی
تاریخ کا آغاز خاندانی اور معاشرتی وجود سے وابستہ ہے، مختلف خاندانوں کے ایک ساتھ رہمن ہون
اور باہمی معاملات نے ساجی تنظیم کا تصور پیدا کیا ہے، اس کے بعد طاقتوروں نے کمزوروں پرناخی
دست درازیاں کیس، تو حفاظت حقوق کے جذبہ نے اس کے لیے مہیز کا کام کیا، علاقائی اور قومی رسوم
وروایات نے قانون کے لیے مواد فراہم کے، قبائل کے سرداروں اور شیوخ نے اپنی مرضی کے
مطابق ان میں جتنے اجزاء کوچا ہا قانون اور دستور کا درجہ دیدیا، اس طرح انسانی قانون کا وجود ہوا،

اس کے بعد مختلف خاندانوں اور علاقوں کی باہمی تنظیم اور سلامتی کے احساس نے قانونی وحدت کا تخیل پیدا کیا ،اس طرح ایک ریاست کا تو می قانون وجود میں آیا ، پھراقوام اور ریاستوں نے اپنی نی وحدت اور سلامتی کے لیے قانون کی تفکیل نوکی ،بیانسانی قانون کے ارتقاء کی مختصر تاریخ ہے۔ (۱)

### اسلامي قانون كأمأ خذ

اس کے بالمقابل اسلامی قانون ہے، جس کا نقط کا غاز حضرت آدم علیہ السلام کی پیغیمرانہ زندگی ہے، حضرت آدم کے عہد کے قوانین کس نوعیت کے تھے؟ اور وہ زندگی کے کن حصول تک پھیلے ہوئے تھے؟ اور وہ زندگی کے کن حصول تک پھیلے ہوئے تھے؟ ان تفصیلات سے تاریخ خاموش ہے، گرقر آن نے متفر ق طور پر جوحضرت آدم کی زندگی کے چند اجراء بیان کئے ہیں، ان کو پڑھنے ہے بنیادی تصویر قانون کاعلم ہوتا ہے، اور یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ اس قانون کا سمر چشمہ انسانی ذہن ودماغ کے بجائے ہدایت اللی ہے، اور بعض عائلی اور معاشرتی قوانین پر بھی روشی پڑتی ہے، قرآن کی ایک آیت ہے:

قلنا اهبطوا منها جميعاً فامايأتينكم منى هدئ فمن تبع هداى فلاخوف عليهم ولاهم يحزنون والذين كفرواو كذبوا بآياتنا اولئك اصحاب النار هم فيها خالدون. (٢)

ہم نے تھم دیا تم سب یہاں سے بنچ جا دُ پھرا گرتم کومیری طرف سے کوئی ہدایت پہو نچ تو جومیری ہدایت پر چلے ان پرکوئی خوف نہ ہوگا، ادر نہ دہ تمکین ہوں گے، اور جولوگ منکر ہوئے ادر ہماری نثانیوں کوجفلایا وہ دوز خ میں جانے والے ہیں وہ اس میں ہمیشدر ہیں گے۔

اس آیت میں قانونِ الی کا بنیادی تصور ملتا ہے، ادر یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ اس کی پابندی لازمی ہے، ادراس میں کسی شخصی اختیار کا دِخل نہیں ہے۔

وقلنا يآدم اسكن انت وزوجك الجنة وكلامنهارغداً حيث شئتما و

لاتقربا هذه الشجرة فتكونامن الظلمين. (١)

ادر ہم نے کہا اے آ دم رہا کرتو اور تیری عورت جنت میں اور کھاؤ اس میں جوچا ہو جہاں سہیں ہے چاہو،اور اس درخت کے پاس مت جانا در نہ ظالم قرار یا ؤگے۔

اس آیت میں پرسنل اور خانگی زندگی کے اصول کے ساتھ ساتھ امتناعی قانون کی طرف بھی ایک اشار ہ موجود ہے۔

ای طرح سور بکما کدہ میں حضرت آ دم کے دوبیٹوں کی جنگ کا جوداقعہ مذکور ہے اس میں بھی پچھ قانونی اشارے ملتے ہیں،مثلاً دونوں کے تنازعہ کے دفت قربانی کو ثالثی اور حکم قرار دینا ایک قانونی تنظیم کی طرف رہنما کی کرتا ہے۔(۲)

(۲) ای طرح قل اور فساد کے بارے میں گناہ کا تصوراس جزیے معلوم ہوتا ہے، جس میں ایک بھائی کہتا ہے کہ اگرتم میرے قل نے دریے ہوتو میں تمہیں قل کرنے کے لیے ہاتھ نہیں بڑھا سکتا، اس لیے کہ مجھے رب العالمین کا خوف ہے۔ (۳)

(۳) پھر جب ایک بھائی نے حسد کے جذبے سے مغلوب ہوکر دوسرے بھائی کوتل کر دیا، تو ساجی قانون کے خوف اور احساس گناہ کی شدت نے اس کولاش چھپانے پرمجبور کیا، اور پھر قدرت نے ایک کوے کے ذریعہ اس کی تدبیر سکھائی، (۴)

غرض اس طرح کے چند تو انین کا سراغ حضرت آدم کے قصے میں ملتا ہے، حضرت آدم کے بعد جوں جوں انسانی معاشرت نے ترتی کی اس دفتارے مختلف پینیمبروں کے ذریعہ خدائی قانون میں بھی جمیع وترتی ہوتی رہی، کومرکزی تو انین تمام انبیاء کے ایک بی رہے، یہاں تک کہ سب سے آخری نی حضرت محمط فی ایک تی بی خدانے اپنا آخری اور کامل قانون نازل کیا جو تیامت تک پیش آنے والے تمام احوال واووار میں یکسال طور پر مفید ہے، جس پر چودہ صدیال مہرتقد لی شبت کر چکی ہیں۔

# اسلام ہے بل عرب کی حالت

مناسب معلوم ہوتا ہے کہ سب سے پہلے اس قوم کے ابتدائی حالات پرایک نظر ڈائی جائے جس قوم میں پہلی مرتبہ بیہ آخری آسانی قانون نازل ہوا، اس سے معلوم ہوگا کہ ایک بہماندہ اور غیر ترتی یافتہ قوم ایسامعیاری اور ترقی یافتہ قانون ہرگر نہیں چیش کر سکتی تھی، یقینا یہ خدائی قانون ہر کر نہیں چیش کر سکتی تھی، یقینا یہ خدائی قانون ہے، جواللہ نے اپنے رسول کے ذریعہ و نیا ہیں بھیجا اور اس سے یہ بھی اندازہ ہو سکے گا کہ اسلامی قانون میں تغییر واتقلاب کی کیس بے بناہ صلاحیت ہے کہ اس کی بدوات چندسالوں میں ایک بدواور غیر تعلیم یافتہ جماعت ایک عظیم تر دو قانون حیات' کی علمبر دار بن گی، جس نے دنیا کے بورے نظام قانون کوزیر دزیر کر دیا۔

### (۱) اجتماعی اوراقتصادی صورت حال

عرب "جزیزة العرب" میں رہنے والی قوم کو کہتے ہیں، ان میں دوطرح کے لوگ تھ،
"(۱) بدوی "اور" (۲) شہری " ......عرب کا قالب حصد بددیوں پر شمل تھا، اوروہ خانہ
بدوشوں اور چرواہوں جیسی زندگی گذارتے تھے، یہ لوگ کی ایک مقام پر جم کرر ہنے کے عادی
نہیں تھے، اکثر اپنے جانوروں کے جارے کی تلاش میں مختلف مقامات کا سفر کرتے تھے، ان کا
ذریعہ معاش زیادہ تر جانور تھے، یا پھردہ مال جو کی قافے کولوٹ کریہ حاصل کرتے تھے،

اور شہری سے مراد وہ لوگ تھے جو جزیرۃ العرب کے مختلف شہروں میں رہتے تھے، مثلاً جنوبی جزیرۃ العرب کے مختلف شہروں میں رہتے تھے، مثلاً جنوبی جزیرۃ العرب میں، صنعاء اور عدن، اور حجاز میں مکہ دید بینہ وغیرہ اقتصادی طور پر بیز زراعت، تجارت اور صنعت پرزیادہ اعتماد کرتے تھے، ان میں بعض شہر بنوے تجارتی مرکز کی حیثیت سے معروف تھے،

اوران کی وجہ سے ان میں تجارتی اور منعتی شعور پایا جاتا تھا، اور اس سلسلے میں وہ بعض قو اعدو ضوابط کے یابند تھے۔

ان میں جہال بعض کمزور ماں تھیں، مثلاً سخت دلی، اشتعال، جذباتیت، لوٹ مار، وغیرہ مافقروفا قد کے خوف سے لڑکیوں کوزندہ درگور کرتے تھے، اور شخص انتقام ،اور بغض دکینہ بھی ان کا موروثی حق مناجا تا تھا، وغیرہ و ہیں ان کے اندر بعض اچھی خصوصیات بھی موجود تھیں، مثلاً سخاوت، مہمان نوازی، بہادری، جرائت، ایفائے عہدا در قول کی پختگی وغیرہ۔

ال طرح ان کے اندر فی الجملہ صلاحیت موجودتھی: ضرورت تھی کسی نسخۂ انقلاب کی ، جوان کو پنجیبرانقلاب حضرت رسول اکرم الصلی ہے ذریعیل گیا۔

### (۲) وینی حالت:

عرب کی اکثریت بت پرست تھی (بعض قبائل کے استثنا تکے ساتھ) بعض نے نفرانیت اختیار کر لی تھی، اور بعض نے مجوسیت، مثلاً قبیلہ تمیم، بعض صائبہ یعنی بے دین تھے، بعض بہودی ہوگئے تھے، بچھ لوگ ستاروں کی پرستش کرتے تھے، جن میں اہم ترین ستارہ' نشعری' تھا، پچھ حیوانوں کے نقدس کے قائل تھے، قبروں پر جانور چڑھاتے تھے، اوران قربانیوں کا مقصد تقرب الہی کا حصول ہوتا تھا، وہ شراب کے رسیا، اور جوااور سٹہ بازی سے بڑی دلچے تھے، البتہ بتوں کی پرستش اس لیے نہیں کرتے تھے کہ یہ خدا کے یہاں ان کی سفارش کریں گے۔ یہ معبود ہیں، بلکہ اس تصور کے ساتھ کرتے تھے کہ یہ خدا کے یہاں ان کی سفارش کریں گے۔ قرآن میں ان کے اس تصور کا ذکر موجود ہے۔

الا لله الدين الخالص والذين اتخذوا من دونه اولياء مانعبدهم الاليقربونا الله الدين الله لايهدى من الله والذين الله لايهدى من هو كاذب كفار. (۱)

ترجمہ: سنو!اللہ ہی کے لیے دین خالص ہے،اور جن لوگول نے اللہ کے سوادو مرب حمایی بنار کھے ہیں اور بینضور رکھتے ہیں کہ ہم تو ان کی پرسٹش صرف اس لیے کرتے ہیں کہ وہ ہم کو اللہ سے زیادہ قریب تک پہونچا دیں، بیشک اللہ ان کے درمیان ان کے اختلا فی منلول کا فیصلہ فرمائے گا،اوراس میں بھی کوئی شبہ نہیں کہ اللہ اس شخص کوا پنی ہدایت سے نہیں نوازے گا جو جمونا اور ناشکرا ہو۔

البته بعض حکماء عرب ایسے بھی تھے جو بتوں کی سفارش کاعقیدہ نہیں رکھتے تھے، مثلاً ورقہ بن نوفل، امیدابن الصلت، اورزید بن عمر دد غیرہ۔

ان کے یہاں بعض عبادات کا تصور بھی تھا، وہ اپنے طور پر نماز، روزہ اور جج بھی اداکرتے سے، یوم عاشورا کاروزہ رکھتے ہے، جج کے لیے مکہ کا سفر کرتے ہے، اور خانۂ کعبہ کا طواف کرتے ہے، اور خانۂ کعبہ کا طواف کرتے ہے، اور وہ بین نمازیں بھی اداکرتے ہے، البتہ عبادات میں بہت ی خرافات شامل کرر کھی تھیں، مثلاً کعبہ کو قربانی کے جانوروں کے خون سے رنگین کرتے ہے، اپنی دعاؤں اور نمازوں میں سٹیاں اور تالیاں بجاتے ہے، قرآن نے ان کی عبادات کا نقشہ اس آیت کریمہ میں کھینی ہے۔

وماكانت صلاتهم عندالبيت الامكاء وتصدية فذوقوا العذاب بماكنتم تكفرون (١)

تسرجمه: اوران کی نماز بیت اللہ کے پاس صرف سٹیاں بجانا اور تالیاں مارنا ہوتا تھا، پس اپنے کفریدا عمال کی بدولت عذا بیالہی کا مزہ چکھو۔

ای طرح جج کوانہوں نے اپنی خواہشات کے مطابق ڈھال لیاتھا، موسم میں بھی تبدیلی کرتے رہے ہے، بیت اللہ کے کرتے رہے ، اورادا کیگی کے طریقے میں بھی، مثلاً نظے ہوکرطواف کرتے تھے، بیت اللہ کے خصوصی خدام (قریش) دوسرے قبائل پراپناامتیاز جنلانے کے لیے اپنے کو وقوف عرف کے فریضہ سے متنی سجھتے تھے، وغیرہ۔

اسلام نے آکران خرافات اور باطل تصورات کودورکیا،عصبیت جاہلیہ آورنسلی امتیازات کاخاتمہ کیا اور سب کو پابند کیا کہ عبدت میں کسی کوکوئی امتیاز حاصل نہیں ہوگا، جج میں قریش کوہمی کاخاتمہ کیا اور سب کو پابند کیا کہ میں قریش کوہمی کیا نام ارکان واعمال کی پابندی کرنی ہوگی جوسار ہے لوگ کرتے ہیں۔

ثم افیضو امن حیث افاض الناس و استغفر و الله ان الله غفور رحیم. (۱)

ترجمه: پهروبال جاکرواپس آوجهال سار كوگ جاکرواپس آت بین ، اورالله سه استغفار کروبیشک الله بخشف و الا اور مهربان ہے۔

## (m) علمی حالت

عربوں کی اکثریت امی تھی، وہ پڑھنالکھنائبیں جانتے تھے، قرآن میں ہے: هوالذی بعث فی الامیین رسولاً منهم (۲)

قرجمه: ای الله نے ان پڑھوں کے درمیان انہی میں سے ایک رسول بھیجا۔ خود نبی کریم علیہ الصلوق والسلام بھی امی تھے، قرآن کریم کہتا ہے:

وماكنت تتلومن قبله من كتاب ولاتخطه بيمينك اذاًلارتاب المبطلون.(٣)

ترجمہ: اورآپاس سے پہلے نہ کوئی کتاب پڑھتے اور نہا ہے وائیں ہاتھ سے لکھتے تھے، تب بی تو باطل پرست شک میں پڑتے۔

ان کے پاس کوئی مدون علمی سر ما بنہیں تھاجس سے وہ استفادہ کرتے، جیسا کہ ان کے پیس کوئی مدون علمی سر مابیہ بین تھاجس سے وہ استفادہ کرتے، جیسا کہ ان کے پیٹروسی اقوام، اہل روم اور فارس کے بیاس علم فلسفہ، اور ثقافت کا برد اسر مابیم وجود تھا۔

ر کین اس کا بیمطلب ہرگز نہیں کہ وہ علم ومعرفت سے بالکلیہ محروم تھے، وہ غیر مدون طور پر کئی علوم سے وہ قفی مطلب ہرگز نہیں کہ وہ علم ومعرفت سے بالکلیہ محروم تھے، مثلاً عربی زبان و بیان، علوم سے وہ قف تھے : جو وہ سینہ بہسینہ ایک دوسرے تک پہونچا تے تھے، مثلاً عربی زبان و بیان،

شعروشاعری، سیروتاری اورفنون بلاغت وفصاحت کے اندروہ امتیاز رکھتے تھے، اورای لیے قران نے ان کی زبان دانی اور عربی صلاحیت کو چیلنے کیا تھا کہ اگر قرآن کسی مخلوق کی کتاب ہے تواس جیسی ایک آیت بی بنالاؤ۔

ای طرح وہ موسموں اور فلکیات کاعلم رکھتے تھے، اور ہوا اور بارش کا رخ جان لیتے تھے، ستاروں کے ذریعہ دوسفر کی منزلوں کاتعین کرتے تھے۔

اسلام نے ان کے بہت سے فاسد خیالات کی اصلاح کی۔

وہ علم طب ہے بھی واقف تھے ،گراس کی بنیاد محض ان کے تجربہ پڑتھی ، انہوں نے با قائد ؛ طور پراس کوعلمی حیثیت سے حاصل نہیں کیا تھا ، اسلام نے علاج ومعالجہ کو باتی رکھا ، اور اس تصور کو درست قرار دیا کہ ہرمرض کی ایک دواموجود ہے ،حضورا کرم ایسے نے نے ارشاد فر مایا :

ان الله تعالىٰ انزل الداء والدواء وجعل لكل داءِ دواءً فتداووا ولاتداووا بحرام (١)

بینک اللہ تعالیٰ نے مرض اور دوادونوں پیدا کئے ہیں، اور ہرمرض کی ایک دوابنائی ہے، اس لیے بیار یوں کاعلاج کروگر حرام چز ہے ہیں۔

روحانی علاج اور دعاتعویذ کے بارے میں فر مایا:

لاباس بالرقى مالم يكن فيه شرك (٢)

اگراس میں شرک کی کوئی بات نه ہوتو مضا کقہ ہیں۔

وہ علم نجوم ، فال ، کہانت ، از لام ، اور خط رال وغیرہ سے بھی داتفیت رکھتے تھے ، اور ان کوستقبل کے علم کا ذریعیہ انتے تھے۔

اسلام نے ان کے ان ذرائع کوغلط قرار دیا، اور تعلیم دی کوغیب کی با تیں جانے کا صرف ایک ذریعہ ہے، یعنی ' وی' قرآن میں ارشاد فرمایا گیا،: عالم الغیب فلایظهر علی غیبه احداً الامن ارتضیٰ من رسول (۱)

ترجمه: الله عالم الغیب ب، وه ایخ غیب کاعلم کی پرظا بر بین کرتا مران لوگول پرجن
کوایخ رسولول میں سے پندکرے۔

حضورها ينتفع سے اعلان کرنے کو کہا گیا۔

قبل لااملك لنفسى نفعاً ولاضراً الاماشاء الله ولوكنت اعلم الغيب لاستكثرت من الخير ومامسني السوء (٢)

ترجمه: آپ کہدیجے کہ میں اپ نفع اور نقصان کاما لک نہیں ہوں ، گرجواللہ جا ہے ،
اگر میں غیب کاعلم رکھتا تو اپ لیے بہت سارے خیر حاصل کر لیتا اور جھے کوئی تکلیف نہیں پہونچتی ۔
البتہ وحی کے بعدر ویاء صادقہ ، الہام ربانی ، اور فراست ایمانی تین ذرائع علم اب بھی باتی بیں ، جن سے اللہ اپ بخصوص بندوں کوغیب کی بعض باتیں بتاتے ہیں ، اور جو انبیاء کے ساتھ خاص نہیں ہیں ۔

### (۴) قانونی حالت:

عرب کا کشرعلاقہ اگر چیکہ بہاڑوں اور دیکتانوں پرشمل تھا، اور ان کی اکثریت بدو یوں
کتھی، لیکن ان کے اندر تہذیب وتدن کا نصور اور دوایات موجو دھیں، بالخصوص شہری علاقوں ( مکہ،
مدینہ، صنعاء، عدن وغیرہ) میں اس سلسلے میں کائی شعور بپایا جاتا تھا، اور انبی تہذیبی روایات نے ان
کے اندر بعض قانونی نصورات بھی پیدا کئے تھے، جن سے ل کرایک مخصر ساقانونی نظام ان کے یہاں
موجود تھا، جوان عربوں کی محدود زندگی کے لیے کافی سمجھا جاتا تھا، یہ خیال سیحے نہیں کہ عرب قانونی
تصور سے بالکل نابلد تھے، ان کی تہذیبی روایات ، اور ساجی زندگی کے مطالعہ سے متعدد شعبہ ہائے
حیات میں قانونی نظام کا پیتہ جاتا ہے، مثلاً عائلی زندگی، غلامی، مکیت ، عقوبات اور تضاء وغیرہ کی ابواب

میں ان کے بیباں قانونی روایات موجود تھیں ،جن میں سے بعض چیزوں کو بھٹان کے بعد سرائی قانون نے برقر اررکھ ،مٹلا

# 🖈 عاکلی قوانین میں نکاح کی کئی صور تیں تھیں۔

(۱) سب سے اچھ اور مشہور طریقۂ نکاتی میدتھ کہ گوا ہوں کے سامنے بجاب وقیوں کے ذریعہ عقد کیا جائے ،اس طریقۂ نکاح کو مخصوص شرا کھا وا راب کے سرتھوا معام نے باقی رکھا۔

(r) زواج المقت:

سیجی نکال کی ایک صورت تھی ، یعنی باپ کے مرنے کے بعد اس کی بیون خود بخو د بڑے بیٹے کی بیون بناور بخو د بڑے بیٹے کی بیون بنام تی تھی۔

(r) زواج المتعة:

یعنی ایک وقت مقرر دے ہے نکا آ کیا جائے۔

(٣) زواج الشغار:

لعِنى بلامبر بيوى ك حشيت سے عور و س كا تباديد مرميا جائے۔

(د) زواج الاخدان:

لعنی ایک عورت سے تی لوگ مشتر کے طور پرجنسی را بطرق کم کرتے تھے، اور بچہ کی ولا دت کے بعد عورت جس مرد کے بارے بیل نشاند ہی کردیتی وواس کی جائز اولا دیانی جائی جی ہے۔

(1) (1) (1)
 (1) (2)

شو ہرا بی بیوی کو سی معزز ڈخف ہے ہم بستر ہونے کے نیے بھیجتی تھ تا کہاں کے نصفہ سے اچھی اولا دپیدا ہو۔

اسلام نے بیلی صورت کے سواتمام صورتوں کو کا لعدم قر اردیا۔

ایک مردایک سے زائد بیویال رکھ سکتاتی اوراس کی کوئی حدمقررنہ تھی ، اور بیاتقریم ایورے

عرب ہی میں رائج تھا،اسلام نے اس کی ایک حدمقرر کی اور مخصوص حالات وظروف کا پابند بنایا۔

## 🖈 طلاق کی بھی کئی صورتیں تھیں۔

#### (۱) طلاق ظهار:

بيسب سے اہم طلاق مانی جاتی تھی ،اوراس میں شو ہرکور جعت کا افتیار نہ ہوتا تھا۔

#### (r) طلاق ایلاء:

لیعنی ایک محدود مدت کے لیے طلاق۔

### (٣) **طلاح** مباح:

یعنی ایک مرد بے شارطلاقیں دے سکتا تھا، اور اس کی کوئی حدمقرر نہتی۔ اسلام نے ان تینوں صورتوں کو اصلاح وترمیم کے بعد باتی رکھا۔

### 🖈 وراثت کے جمی بعض ضا بطے تھے۔

ورا ثت کے لیے بالعموم چار بنیادی تھیں، جن کی وجہ سے کو کی شخص وارثت میں حق پاسکتا تھا۔

#### (۱) نسبی قرابت

#### (٢) تبني:

یعنی اگر کسی نے کسی کواپنامنہ بولا بیٹا بنالیا تو اس کے مرنے کے بعدوہ اس کا وارث ہوتا تھا۔

### (٣) ولاء:

اس کی صورت بیقی کہ دوخف باہم معاہدہ کرتے تھے کہ میراخون تیراخون ہوگا، میرانقصان تیرانقصان ہوگا، تیرانقصان ہوگا، تیرانقصان ہوگا، تیرے وارث اور میں تمہاراوارث ہوں گا،تم میرے لیے مطالبہ کروگے اور میں تیرے لیے مطالبہ کروں گا، .....اس معاہدہ کے بعد وہ دونوں آپس میں قانونی وارث تیرے لیے مطالبہ کروں گا، .....اس معاہدہ کے بعد وہ دونوں آپس میں قانونی وارث

ہوجاتے تھے۔

(۳) چوتھی صورت میتھی کہ باپ کی موت کے بعداس کی بیوی بڑے جینے کی ملکیت بن جاتی تھی۔

اسلام نے قرابت نسبیکے علاوہ تمام بنیا دوں کومنہدم کر دیا۔

ای طرح دراخت کے حقدار صرف بالغ مرد ہوسکتے تھے، جو جنگ کرنے اور ہتھیارا ٹھانے کی طاقت رکھتے تھے، عورتوں اور بچوں کو دراخت میں کوئی حصہ نہیں ملتا تھا، اسلام نے حسب مراتب سب کے حقوق مقرر کئے۔

سامان وراثت میں عام طور پر''عورت'' بھی ثار کی جاتی تھی ، اورایک سے دوسرے کی طرف منتقل ہوتی رہتی تھی ،۔۔۔۔۔۔۔اسلام نے اس لعنت کا خاتمہ کیا ،اورعورت کوانسانی احتر ام سے نوازا۔

# 🖈 غلامی کے لیے بھی کچھ ضوابط تھے۔

لوٹ مار، یا کسی جنگ کے نتیج میں جوقیدی ہاتھ آتے تھے وہ غلام بنالئے جاتے تھے، اور "غلامی" کا بڑا سرچشمہ یہی مانا جاتا تھا، البتہ اس کے علاوہ بھی بعض صورتیں ایسی تھیں جن کی بنا پر ایک آزاد شخص غلام بنایا جاسکتا تھا، مثلاً مقروض شخص اپنا قرض ادا کرنے سے عاجز ہموجائے تو اس کی سزامیں قرض دہندہ کو تو ہوتا تھا کہ اس کو اپنا غلام بنالے، اس طرح اقتصادی طور پر قرض دہندہ کو جونقصان ہوتا تھا وہ اس کی تلاقی کرسکتا تھا، میطریقہ صرف عرب ہی میں نہیں دنیا کے دیگر قدیم اقوام میں بھی برائے تھا۔

اسلام نے جنگ کے نتیجہ میں آئے ہوئے قیدیوں کو توغلام بنانے کی اجازت دی، اور پھران کی آزادی کے بھی متعدد راستے پیدا کئے، لیکن اس کے علاوہ تمام طریقوں کوظالمانہ قرار دے کرکالعدم کر دیا۔

# الکیت کے بنیادی سرچشے ان کے زدیک تین تھے۔

#### (۱) غصب:

لینی دشمن سے چھینا ہوا مال دستور کے مطابق جائز مانا جاتا تھا،ادر مال مغصوب پر عاصب کی ملکیت تسلیم کی جاتی تھی۔

### (۲) وراثت:

رشتہ دار دں کی موت کے بعد جو مال حاصل ہوتا تھا، وہ ملکیت تصور ہوتا تھا۔

#### (٣) استحقاق:

يعني وصيت، يابه وغيره كےسببكسي مال پراسخقاق حاصل موتاتھا۔

اسلام نے وراثت، وصیت یا بہہ دغیرہ کو محصوص شرائط کے ساتھ برقر ارر کھا، اس کے علاوہ دیگر جاہلانہ ذرائع ملکیت پر خطر شخ پھیر دیا۔

# 🖈 ان کے بیہاں مالی معاملات کی بھی بعض قشمیں جاری تھیں

مثلًا (۱) بیچ (۲) شرکت (۳) اجاره (۴) رئین (۵) مضاربة (۲) سلم (۷) سودی

#### قرضے۔

اسلام نے سودی قرضے کوختم کر کے باتی معاملات کوخصوص شرا کط کے ساتھ جائز قرار دیا۔

# الطيموجود تنصيح عقوبات كيجي بعض فقهي ضا بطيموجود تنصيح

مثلاً

الف: قصاص كے بارے ميں ان كاكہنا بيتھا كمل الكوختم كرتا ہے-

ب: ویت عاقله پرواجب ہے۔

ج: جس مقول کے قاتل کا پند نہ چلے تو لاش جس محلّہ میں پائی جائے وہاں کے لوگوں سے تشم لی جائے ہیں کہ قبل کس نے لوگوں سے تشم لی جائے کہ ہمارا اس قبل سے کوئی تعلق نہیں اور نہ ہم جانتے ہیں کہ قبل کس نے کیا ہے؟ اس کوقسامہ کہا جاتا تھا۔

اگر چدان ضوابط پر بہت کم بی عمل ہو پاتا تھا، اس لیے کدان کی کوئی مضبوط اور منظم حکومت منبیں تھی جوان تو اعد کونا فذکر ہے، قبائلی طرز کا اتحاد تھا، جو بھی حکومت کی صورت اختیار نہیں کر سکا، یہی وجہ ہے کہ ان قواعد کے نفاذ کے لیے ان کے درمیان شخص اور خاندانی تناز عات بیدا ہوتے اور بسااوقات برسوں بلکہ صدیوں تک ہاتی رہے۔

اسلام نے ان قواعد میں جومصالح انسانی کے مطابق تھے ان کو برقر اررکھااور جوظلم وطغیان کی سبیل سے تھے باطل قرار دیا، قصاص، دیت،اور قسامۃ کا اصول اسلامی قانون میں بھی موجود ہے گراصلاح وترمیم کے بعد۔

اس طرح عہد جاہیت میں بھی عربوں کے پاس ایک مختصر قانونی نظام موجود تھا اوران کے اندر کسی درجہ کا قانونی شعور پایا جاتا تھا، کیکن اتنائہیں کہ اسلامی قانون جیسا ہمہ گیر نظام قانون بیش کرسکتے ، دوسر رے ملکوں میں بعض نسبۂ ترتی یافتہ تو انین موجود تھے، مگر عرب اسنے پڑھے لکھے نہ تھے کہ ان قوانین سے استفادہ کرتے بلکہ جس دور میں اسلامی قانون دنیا کے سامنے آیا اس دور میں پوری روئے زمین پرکوئی بھی انسانی معاشرہ علمی اور فکری طور پر اتنا ترتی یافتہ نہ تھا کہ اس قدراعلی فظام قانون پیش کرسکتا۔

بیسب واضح ثبوت ہیں کہ اسلامی قانون خالص الہامی قانون ہے، جس کی وضع وتشکیل میں انسانی کوششوں کا کوئی دخل نہیں ہے۔(۱)

بحث دوم



# قانون ۔مغربی ماہرین قانون کے نزدیک

سادہ لفظوں میں'' قانون''اور'' وستور'' کے اصطلاحی فرق کو بیان کیا جائے ، تو کہا جاسکتا

ہےکہ:

#### دستور:

ریاست کے مقاصداور سیای نظام کا نقشه تعین کرتا ہے۔

#### قانون:

اغرادی اوراجماعی زندگی کی تہذیب کرتاہے۔

عہدجدیدی اصطلاح میں قانون کی مشہور تعریف یہ کی گئی ہے کہ انسانی زندگی کو مستبط کرنے کے لیے قواعدوضوا بط کا ایسا مجموعہ جوافراد کی رضا مندی سے مرتب کیا جائے اور حکومت اسے نافذ کرے۔

دورجد ید میں مغربی طرز فکر کے مطابق قانون کے لیے جاراسا س سلیم کی گئی ہیں۔

- (۱) افرادانسانی کاگروه۔
  - (٢) قواعدوضوابط
- (۳) ان رقوم کی اجهای رضامندی کی حاصل ہونا۔
- (٣) اورآخر میں حکومت ان کوتنگیم کرکے اپنی عدالتوں سے نافذ کرے تو وہ قانون

### قانون کے بارے میں متضادتصورات

بول قانون کے سلسلے میں مغربی مفکرین کے ہاں اس قدر مختلف اور متضا دنصوارت ملتے ہیں، کہان کے درمیان تطبیق ممکن نہیں، مثلاً:

کے بعض مصنفین کا خیال ہے کہ قانون محض اہل حکومت کی مرضی اور فرمان کا نام ہے، کیونکہاصل قانون ساز طبقہ یہی ہے۔

ہم بعض کہتے ہیں کہ قانون صرف ان رسوم ورواج کانام ہے جے ملکی حکومت کی توثیق حاصل ہو چکی ہوان لوگوں کے خیال میں مملکت کو بذات خود قانون سازی کا کوئی اختیار حاصل نہیں ہے ، اس کا کام بس اتناہی ہے کہ جو پچھ لوگوں میں پیشتر سے بطور رواج چلاآ رہا ہو وہ اس پراپنی مہرتقعد بی ثبت کردے۔

کمنظوری کوقانون کی اصل بنیاد تصور کرتے ہیں۔ تصور کرتے ہیں۔

کے جبکہ بعض کا خیال ہے کہ قانون دراصل ایک ضرورت اور فرض کے تحت عالم وجود میں آتا ہے،اور محض ریاست کی منظوری ہی سب پچھ بیں ہے۔

ہے کوئی قانون کومش قانون کی حیثیت سے دیکھتا ہے اورکوئی اس کا مطالعہ عمر انی نقطہ نظر سے کرتا ہے۔

المراق ا

معنیٰ قرارہ ہے ہیں۔

الکرویے ہیں،اوربعض دونوں کو اللہ اللہ کہ اللہ اللہ کرویے ہیں،اوربعض دونوں کو باہم مربوط قرار دیتے ہیں۔

ہے بعض لوگ قانون پر صرف اس کی ماہیت کے لحاظ سے نظر ڈالتے ہیں، جبکہ دوسرے لوگ قانون کے مقاصد، وسائل اور دائرہ کارسے بھی بحث کرتے ہیں، اور اس سلسلے میں مختلف فلسفیانہ نکات بیش کرتے ہیں۔

🖈 پھر قانون کے تعلق سے مختلف مکا تب فکریائے جاتے ہیں۔

اللہ تجزیاتی کمنٹ فکرجوقانون کے درمیان ایک منطق ہم آ ہنگی کا قائل ہے۔

🕁 تاریخی کمتب فکر، (HISTORICAL) جوار نقاء کے اصول پرتر فی لا نا چاہتا ہے۔

ایجانی کمتب فکر (POSITIVISTS) جوتعاون فی المفادات کاعلمبر دارہے۔

🖈 فعلیاتی کمتب فکر جوساراز ورکام و فعل پردیتا ہے۔

اورغایاتی مکتب فکر جواخلاتی احساسات وخیالات کوداضح کرنا چاہتاہے۔

الله المحافظ المحافر المحافر و المجتماع كوفر د برنو قيت دى ب، اورعيسائيول كيليساني بهى الله كاندوج كاندورج بالكن اس كے برعكس متصوفين (STOICS) فردكومعا شرو سے بلندورج ديا ہے، اوراشتراكى اور فاشيت پيند بھى ان كے ہم خيال بيں ، جديد ديد أيما كريسى كے علمبرداروں نے بھى سارى اہميت قردكودى ہے، لاك (LOCK) اور لل (MILL) انفراديت كے علمبرداروں ميں صف اول كوگ بيں ، اور جديدامر بكركا دستوراس نظريدى بہترين مثال ہے۔

بیتمام تر اختلافات انسانی قانون کی ناکامی اور اس کے ناکمل ہونے کو ثابت کرتے ہیں، جبکہ ماہرین قانون قانونی تصورات کارشتہ زمانہ قبل میں (سمر معلاء تا المرموع) میں آسر بیداور بابل کے حکمراں سے جوڑتے ہیں، جس کے مجموعہ تعزیرات "قعزیرات حموار بی" ( CODE OF ) کوخاصی شہرت حاصل ہے، قدیم قوانین میں"روما کے احکام دوازدہ"

( TWELVE TABLES FOR ROMB) کو بھی بنیادی حیثیت حاصل ہوئی ، لیکن صدیوں بلکہ ہزاروں سال کی جہد سلسل کے باوجودعلماء قانون قانون کی حقیقت وتعریف بھی طے نہ کر سکے کہ قانون کیا چیز ہے؟ اوراس کے مقاصد کیا ہیں؟

### قانون کی ماہیت میں شدیداختلاف

ذیل میں ہم قانون کی تعریف اور ماہیت کے تعلق سے بطور نمونہ چند مفکرین کے خیالات پیش کرتے ہیں،ان سے ہم زیادہ وضاحت کے ساتھ ان اختلافات اور تضادات کو بجھ سکتے ہیں۔

THE ) قانون کی ایک اصطلاحی تعریف جدیدفلسفهٔ قانون کی مشہور کتاب (POCKCT LAP LAXICON) میں میرکی گئی ہے۔

"انسانی اعمال کے لیے وہ تواعد جن کی پابندی لوگوں کے لیے لازم کر دی گئی ہو یا معاشرہ کے کی طبقہ یا گروہ کے اعمال اور سمع وطاعت کے لیے ایک منظور شدہ تھم نامہ (ص۲۱۲ مولفہ اے ڈبلیوموش طبع ہشتم اهجاء بحوالہ جراغ راہ: جارس ۳۵)

سدراصل جان آسٹن کانظریہ ہے، جوقانون کے مغربی مفکرین، میں ایک نمایاں مقام رکھتا ہے، اس نے قانون کو دوحصول میں تقلیم کردیا ہے، 'درواجی قانون' اور مثالی یا ایجابی قانون' مذکور و تعریف دراصل ایجابی قانون کی ہے، جان آسٹن نے خود جن الفاظ میں قانون کی تعریف کی ہے، اس کا مفہوم بھی یہی ہے، اس کے الفاظ ہیں بین

'' وہ قاعدہ اور ضابطہ جوایک صاحب امروذ بین آ دمی اپنے ماتحت ذبین آ دمی کے لیے وضع کرے ، (۱)

ال تعريف كاحاصل دوباتيس جين:

(۱) قانون دراصل حکم ها کم کانام ہے، لیعنی ہجیب حاکمہ کی منظوری جس ضابطہ کو حاصل

/アストラリデリマ(1)

ہووہی قانون ہے۔

### (۲) اورقانون انصاف اورصدافت سے جداگانہ چیز ہے۔

آسٹن کی اس تعریف پر کافی تنقید کی گئی ، بعض مفکرین کہتے ہیں کہ کسی معاشرے ہیں حقیق خود مختار حکمراں ادارہ کا پیتہ لگانا بہت مشکل ہے ، بعض ناقدین کہتے ہیں کہ قانون کو کسی بالاتریاا قتد اراعلیٰ کا تھم اور فرمان قرار دینا اس لیے تھے نہیں کہ بہت ہے آئینی قواعد مثلاً شخصی حقوق، تو هیمی حقوق اور قبین الاقوامی قوانین اس حقوق (DECLA TORY LAWS) قانونی اختیارات اور بین الاقوامی قوانین اس تعریف کی روسے قانون کے دائرے میں نہیں آسکیں گے ، اس لیے کہ وہ کسی حکمنا مہیں شامل نہیں کے جاسکتے۔

کے کے وائش کے ساتھ سلیم کئے جاتے ہیں، انسان کے لیے فرض کی ترغیب کسی دھمکی سے زیادہ خواہش کے ساتھ سلیم کئے جاتے ہیں، انسان کے لیے فرض کی ترغیب کسی دھمکی سے زیادہ کارگر ٹابت ہوتا ہے، قانون کے منظور شدہ ہونے کی دھمکی مضل انحراف پیندا قلیت کے لیے مفید ہوتی ہے نہ کہ ہررضا کار عامل اکثریت کے لیے، قانون کی رضا کارانہ پابندی کے مشہور وکیل پیٹن ہے نہ کہ ہررضا کار عامل اکثریت کے لیے، قانون کی رضا کارانہ پابندی کے مشہور وکیل پیٹن (PATON) کا ایک اقتباس ملاحظہ ہو۔

''یہ جوعلمی واصطلاحی لحاظ سے قانون کے ساتھ اہل افتد ارکی منظوری کا قبضہ سابق سالنی سائے کردیا گیا ہے، اس سے قانون کا نظریہ سر اسر غلط انداز میں شخضر ہونے لگتا ہے، محت کا نظریہ سامنے آتے ہی انسان کے ذہن میں بھی امراض، ہیں اللہ آپریش، اور دواؤں کا خیال نہیں آتا ، حالانکہ یہ سب اشیاء معاشرہ کی بہتری اور بہودی کے لیے زبر دست اہمیت رکھتی ہیں، علاج کا سب سے بڑا فریضہ اور کام تو بھاریوں کی روک تھام ہے، اس طرح قانون کا صبح فائدہ اس صورت میں حاصل موسکتا ہے کہ اس کے ذریعہ ایک ایسامتوازن نظام حاصل کیا جائے جومعاشرہ میں لڑائی جھڑوں کی پیرائش کے لیے حفظ ما تقدم ثابت ہو۔

ای طرح تصور قانون کوتصور انصاف سے الگ رکھنے پرمبلغین اخلاق اور مصلحین نے ہمیشہ اعتراض کیا ہے، 'سالمنڈ'' کے بقول انصاف کاتصور وضع قانون کے لیے لازی ہے، چنانچہ 'سالمنڈ'' قانون کی تعریف ان الفاظ میں کرتا ہے:

م بہت ہیں کہ قانون ان اصول و تو اعد کے مجموعے کانام ہے جوریاست یامملکت اپنی کو مت میں کہ قانون ان اصول و تو اعد کے مجموعے کانام ہے جوریاست یامملکت اپنی کو مت میں عدل وانصاف قائم رکھنے کی خاطر منظور کرتی اور نافذ کرتی ہے، بالفاظ دیگر قانون ان اصول و تو اعد پر مشتمل ہوتا ہے جوعد الت ہائے انصاف کے نز دیک مسلمہ ہواور اس پر بیعد التیں عامل ہوں ۔

چېرزانسائيكلوبېديايىن قانون كى تعريف ان الفاظ مين كى گئى ہے:

''جمارے خیال میں قانون اخلاقی روابط کے ان قواعد کا نام ہے جو کسی ریاست کے آزاد وخود مختارا ہل افتد اراپنے ملک کے لوگوں کے لیے تجویز کریں'' (ص۲۰۶ جلد ۸طبع ۱۹۵۰ء)

کے سیافتلاف عہد قدیم کے یونانی فلسفہ اور اہل روم کے فلسفہ قانون میں بھی موجود ہے، نیز قرون وسطی کے فلسفہ اور زمانۂ ماقبل تجدید.....( POST- RENAISSANCE) کے فلسفہ اور زمانۂ ماقبل تجدید.....( PERIOD) کے لادینی اور مادی رجحانات میں بھی پایاجا تا ہے، اہل یونان کے نزد کیک قانون لاز مانساف اور اخلاق فاصلہ برقائم ہونا جا ہے۔

افلاطون نے اپنی شہرہ آفاق کتاب ''جمہوریہ' میں قانون اور انصاف کومطابقت دینے کی کوشش کی ہے، جبکہ ارسطونے قانون طبیعی (NATURE LAW) اور قانون ایجالی (POSITIVE LAW) کوالگ الگ کر کے پیش کیا ہے۔

عبدوسطی میں عیسائی علماء نے قانون وطرت کو فدہب کی آسانی منظوری سے فیضیاب کرنے کی کوشش بھی کی الیکن زمانہ تجدید کے دوران اوراس کے مابعد بینظریہ خاصے لا فدہبی رجحانات کے ساتھ جاری دساری رہا۔

اٹھارہویں صدی میں جب امریکہ کے دستور مملکت کوتشکیل دیا گیا تو اس میں زیادہ ترای نظریۂ قانون فطرت کے جو ہرکوسمونے کی کوشش کی گئی، بیدور قانون فطرت کا زریں دورتھا، بوڈن ہیمر (BODEN HEIMIR)کے بقول:

سی بھی فلسفۂ قانون نے امریکی فکراورامریکی اداروں کی تشکیل جدید میں اتنا حصہ بیں اپنا حصہ بیں اپنا حصہ بیں اپنا حصہ کہ اس معاملہ میں قانون فطرت کے نظریہ کی اس مخصوص شکل و ہیئت نے لیا جوستر ہویں اورا ٹھار ہویں صدی کے دوران دنیا کے اندررائج تھی''۔(۱)

🖈 سرالفریڈڈ نینگ نے اپنے مضمون میں بعض لوگوں کا خیال نقل کیا ہے۔

'' ندجب اور قانون کا آپس میں کوئی رشتہ نہیں ہے، مذہب خدا اور انسان کے تعلقات متعین کرتا ہے'' اس طرح متعین کرتا ہے'' اس طرح قانون کا افعال نے انسان اور دوسرے انسان کے تعلقات کا تعین کرتا ہے'' اس طرح قانون کا اخلاق سے بھی کوئی تعلق نہیں ہے''۔

لیکن پھرانہوں نے اپنے مضمون میں قانون کے مختلف نظائر وجزئیات اور عملی مثالوں کے ذریعہ بیٹا ہے۔ کہ قانون ایک بے ذریعہ بیٹا ہے، کہ قانون اور مذہب سے جدا کرناممکن نہیں ، اور مذہب کے بغیر قانون ایک بے معنی چیز ہے، مثل کے طور پر قانون اور صدافت پر بحث کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

''غلط بیانی اور فریب دای وغیرہ کے بارے میں ہمارے ہاں جتنے ہمی توانین نافذین ان کا اصل الاصول یہ ہے کہ'کسی آ دمی کو کذب بیانی سے کسی طرح کافا کدہ اٹھانے کی اجازت نہ دی جائے ، بشرطیکہ قانون میں کچھ بھی گنجائش ہو، کسی عذریا تاویل کو قبول نہیں کیا جائے''کسی نیک مقصد کے لیے بھی جھوٹ ہو لنے کی اجازت نہیں ہے، با کیزہ مقصد کے لیے ذریعہ بھی پا کیزہ ہونا چاہئے' اس معاطے میں ہمارا قانون تو بلاشہ بہت مضبوط اور معقول ہے، مگر میں جس بات پرزور دینا جا ہتا ہوں وہ یہ ہے کہ قانون تنہا کافی نہیں ہے، اگرلوگوں کے اندر مذہب کی بچی روح مفقود میں جو تھوٹ کے اندر مذہب کی بچی روح مفقود میں جو تھوٹ کے اندر مذہب کی بچی روح مفقود میں جو تھوٹ کی نا پیرہونے کی بی توجمن قانونی دفعات بالکل بے کار اور لاطائل ہیں، کیا دیا نت وامانت کے آج کل نا پیرہونے کی

اصل وجه الحادوبي ينهيس ٢٤(١)

🛠 لارڈ رائٹ قانون کے مقاصد پرروشنی ڈالتے ہوئے لکھتاہے:

"میں قانون کے بارے میں اپنے تمام تجربات ،مطالعہ اورغور وخوض کے بعداس نتیجہ پر پہونچاہوں اوراس پر پورایقین رکھتا ہوں کہ قانون کا ابتدائی اور بنیا دی مقصد انصاف کی تلاش ہے۔(۲)

الله بروفیسر بیش 'دائره اثر کے لحاظ سے قانون کی تعریف کرتے ہوئے لکھتا ہے:

"قانون وہ آئین نظام ہے جسے کوئی معاشرہ یا اجتماع اصطلاحاً یا رسماً اپنے لیے اختیار

کرے اور بیاس مجموعہ تواعد پر شتمل ہوتا ہے، جسے بیا جتماع اپنی عام بہودی اور بہتری کے لیے ضروری سمجھا ہو، اور جسے بی(اجتماع) اپنے ہاں ایک خاص مشینری کے قیام کے ذریعہ بغرض حصول اطاعت نافذکرنے کے لیے آبادہ ہو؟؟ (دیکھئے پیٹن کی کتاب (۳))

# نا كام جنتجو كي داستان

قانون پراہل مغرب کی طول طویل تحقیقات کا حاصل ناکا می اور نامرادی کے سوا پھی ہیں،
اس کا احساس بعض انصاف پہند مغربی محققین کو بھی ہے، ڈبلیوفرائڈ مین ای مصنفین میں ہیں جنہوں
نے طویل عرصہ قانون اور مسائل قانون پر نوروخوش کیا ہے، ''قانون فطرت' (جس کو میز طور پر
افلاطون نے پیش کیا تھا) کے بارے میں لکھتا ہے:

"قانون فطرت کی ساری تاریخ ، مجردانساف (ABSOLUTE JUSTICE)کے بارے میں انسان کی زبردست گرنا کام جنجو کی داستان پر شمتل ہے، گذشتہ ڈھائی ہزارسالوں میں

<sup>(</sup>۱)چراغ راه: ص ۲۷ تا ۲۷

<sup>(</sup>I)INTERPRETATION OF MODERN LEGAL PHELOSOPHIES, P. 794

<sup>(</sup>r)TEXTBOOK FO JURISPRUDENCE, P. 83

قانون فطرت کا نظریے مختلف شکلوں اور صورتوں میں بار بار نمودار ہو چکا ہے، اوراس کے ذریعہ نوع انسان نے بار بار ایجا بی قانون سے کسی بلند تر اور مثالی وتصوراتی قانون کو اینانے کی کوشش کی ہے لیکن بچے وقفے کے بعد خود انسان ہی نے اس تصوراتی قانون کوترک اور مستر دکردیا، اور سیمسکلہ پھروہیں کا وہیں رہ گیا نوع انسانی کے سابی وعمرانی حالات کے بدلنے کے ساتھ ساتھ قانون فطرت کے اصول وقواعد بھی بدل چکے ہیں، لیکن اس ساری کھش میں ایک چیز البنت علی حالہ باتی ہو اور وہ ہا یجا بی قانون کے حصول کی خواہش ... آج جس طرح انسان کی عمرانی اور وہ ہا یجا بی قانون سے کسی بلند ترقانون کے حصول کی خواہش ... آج جس طرح انسان کی عمرانی وندگی اور سیاسی زندگی کے احوال وظروف کی نہایت آسانی ہے نہیں اڑا الی جاتی ہے، اسی طرح ''
قانون فطرت'' کی بنسی اڑا تا بھی اس کی ظروف کی نہایت آسانی ہے کہ بیٹا انصافی اور ناقص زندگی کے چکر سے تی نوع انسان کو باو جود انتہائی کوششوں کئیں نکال سے انسان دوسری طرف یہ بھی ایک حقیقت ہے کہ مغربی تہذیب کو بھی اس مسئلہ کا کوئی صل اب تک اس کے سوانییں مل سے کہ دوہ گاہ لگاہ ایک انتہاء کے دوسری انتہاء کی طرف لڑھی اس مسئلہ کا کوئی صل اب تک اس کے سوانییں مال سے کہ دوہ گاہ لگاہ ایک انتہاء کے دومری انتہاء کی طرف لڑھیک جایا کرے''۔ (۱)

کوبلر (KOHLER)جس نے قانون کے تاریخی مکتبہ فکر کی ترقی کے لیے بڑا کام کیا ہے، وہ کہتا ہے:

"قانون کو ہر گز کوئی از لی وابدی یا دوامی حیثیت نہیں دی جاسکتی ، اگر کوئی قانون کسی ایک زمانہ یا عہد کے لیے میسال طور پرموز ول نہیں ہوسکتا، ہم مرف ای بات کی سعی کر سکتے ہیں کہ ہر ہر طرز ثقافت کو مختلف ادوار اور مقامات پر ایک مناسب حال اور موز ول تر قانون بنا کر دیں ، کوئی چیز اگر ایک حالت کے لیے مفید ہوگی تو وہ کسی دوسری حالت کے لیے تباہ کن اور مہلک بھی ثابت ہو سکتی ہے "۔(۱)

<sup>(</sup>۱) ليگل تميوري''مصنفه فرايز مين من سا-۱۹۵۴ (۱۹۵۹م

### پروفيسرويين لکمتاب:

" جدیدفلسفهٔ قانون ابھی تک کسی قابل قبول پیانهٔ اقد ارکو ہمارے سامنے پیش نہیں کر کا،
اوراس نے گاہ بگاہ قانون کے بنیادی تشریعی مسائل کا جوطل ہمارے سامنے رکھا ہے وہ خیالات
میں ابتری پیدا کرنے کے سواکوئی نتیجہ برآ مدنہیں کر سکا" (۱)

"ان تقریحات سے اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ جدید انسان اپنے قانون کے تصورات کے بارے میں کتنی زبر دست الجھن میں گرفتارہ، اب بیاحساس روز بروز برد هتا جارہا ہے کہ جدید فلفہ کی ساری تک وتاز انسان کوفلاح وکامرانی تک پہونچانے میں سراسر ناکام رہی ہے، اور انسان بدستوراس وسیع کا کنات کی پنہائیوں میں سرگشتہ ودر ماندہ نظر آتا ہے'۔

ماريس كويين (MORRIS. COHEN) كيتة بين:

اب تک جومثالی نظریات پیش کئے جانچکے ہیں ،ان میں سے کوئی ایک نظریہ بھی نہ تورسی لحاظ سے اس قدر صروری ہے اور نہ قیقی لحاظ سے ہی اس قدر وزنی ہے، کہ اس کے ذریعہ ہمارے باہد گرمخالف مفادات میں سے کسی ایک کے حق میں کوئی منصفانہ فیصلہ حتمی طور پر صادر کیا جاسکتا ہو'' (REASON & NATURE)

ڈبلیوفراکڈین (W. FRIED MIAN) ایک طویل بحث کے بعد یہ نتیجہ لکا تے ہیں:

کہ بیسوال کہ ہماری اس زندگی کا آخر کیا مقصد ہے؟ ایک اہم اور بنیا دی سوال ہے اور اس

کا جواب جس طرح ہمارے علوم فلفہ سیاسی نظریات، اخلاقیات اور غد ہب کے ذمہ لازم آتا ہے،

اک طرح ہمارے فلسفۂ قانون کے ذمہ بھی لازم آتا ہے، فلسفۂ قانون کی مختلف فکری تحریکوں نے

اس سوال کا جواب دینے کی متعدد بارکوشش کی ہے، لیکن ان کی ہرکوشش بعض بنیا دی اقد ارحیت کی مجول بھیلوں میں گھوم پھر کرختم ہو چکی ہے۔

دُ اكْرُ فراكْدُ مِن في الى كمّاب مِن الك جكرية عند وردارالفاظ مِن لكهاب:

<sup>(1)</sup>G.W. PATON. A T EXT BOOK OF JORISPRODENCE. P. 116.

"ان تمام گونا گول مساعی کاجائزہ لیاجائے تو یہی نتیجہ برآ مد ہوگا کہ انصاف کے حقیق معیار کو معین کرنے کے لیے مذہب کی رہنمائی عاصل کرنے کے سواد دسری ہرکوشش بے سود ہوگی، اور انصاف کے مثالی تصور کو مملی طور پر متشکل کرنے کے لیے مذہب کی عطا کر دہ اساس بالکل منفر د طور پر حقیقی اور سادہ بنیاد ہے "(۱)

مغربي مفكرين تعك بإدكراب بيكن لكي بين:

"قانون کارشتہ زندگی کی گہری امنگوں کے ساتھ وابستہ ہے، لہذا انسان کی آرزوئے انقلاب کے ماتحہ وابستہ ہے، لہذا انسان کی آرزوئے انقلاب کے ماتحت قانون کی جامد حیثیت کا بھی گاہ بگاہ تبدیلی کا شکار ہوجانالا بدی ہے، فلسفۂ قانون کا ہر سچاتنقیدی بیانہ اپنے لیے اخلاقی اقدار کی اساس کا خواہاں ہے، لیکن افسوس کہ اس ضمن میں تا حال کوئی قابلِ تبول نظر بینشو ونمانہ یا سکا۔ (۲)

اشترا کیت نے قانون کااور بھی بھیا نک تصور پیش کیا ہے۔

کارل مارکس کادعوی ہے کہ قانون ملک کے بیداداری حالات کے تابع ہوتا ہے،ای طرح دوا بنی کتاب 'خاندان ،ملکیت اور ریاست کی ابتداء' میں لکھتا ہے:

قانون ریاست سے وابسۃ ہے اور ریاست مظالم ڈھانے کا ایک ذریعہ ہے، ریاست درحقیقت ایک طبقہ کومٹانے اور پامال کرنے کی ایک تنظیم ہے"(۳)

مار کس کے اس نظریہ کومرکاری طور پرتشلیم کرلیا گیا، کمشنریٹ آف جسٹس کے ایک فرمان (۱۲رد تمبر ۱۹۱<u>۹ء</u>) میں قانون کی تعریف اس طرح کی گئی ہے۔

''معاشرتی تعلقات کے لیے ایک ایبانسٹم (قاعدوں کا مجموعہ) جو غالب طبقہ کے مفاد سے مطابقت رکھا ہے، اور اس طبقہ کی منظم طاقت اس کی نگہبانی کرتی ہے۔ (۴)

<sup>(</sup>٢) لما حظه موه ينين كى كتاب بفلسفة قانون : ٩٨ رنيز قلركى كتاب "قانون خودايي تلاش من " ١٩٥٠ ع

<sup>(</sup>r)IBID PAGE, 450

<sup>(</sup>r)F. ENCLLES: INT RODUCTION TO MARX'S CIVILWAR IN FRANCE. P.19 (r)PROF A.L. GOODHART: THE NEW OUTLINE MODERN KNOWLEDGE 1956 CHAPTER ON "LAW." P. 581)

مسٹر وہنسکی (جس نے روس کے قانون کے میدان میں نمایاں کرداراداکیاتھا)نے قانون کی تعریف اس طرح کی ہے:

''ایک قوم کے رسم ورواج اوراطوار کے متعلق قاعدوں کے مجموعہ کا نام قانون ہے، ریاست کا اقتداراس کی تقیدیق اورا پی قوت قاہرہ سے اس کی حفاظت کرتا ہے''(۱)

۔ اس طرح اشتراکی تصور قانون پرسیاست اس طرح حاوی ہوگئی ہے کہ قانون ناکارہ بن کررہ گیاہے۔

اس بحث کونتم کرتے ہوئے ایک نظر علماء قانون کے اقوال برڈال لیں، کہ قانون کے بارے میں مغرب میں کیسی بھانت کی بولیاں بولی گئی ہیں،اور دہرانے والے آج تک اس کو دہرارے ہیں۔

# قانون کے بارے میں علماء قانون کے خیالات

ہے قانون سے انصاف طلب کرنا ایہا ہی ہے جیسے بلی کوحاصل کرنے کی کوشش میں گائے گھودینا، (چینی کہاوت)

ہے تحریری قانون کڑی کے جالوں کی مانند ہیں کمزوران میں پھنس جاتا ہے اور ، طاقتوران کوتو ڈکرنگل جاتا ہے، (انا کراس)

ہے دووکیلوں کے درمیان ایک دیہاتی ایباہی ہے جیسے ددبلیوں کے چ میں ایک مجھلی، (فرینکلن)

<sup>(</sup>I)QUOTED BYGOODHART IN. "NEW OUTLINE OF MODERN KNOWLEDGE.
P.582.

تانون اورطب....ان کونهایت اشد ضرورت بی میں استعال کرنا چاہیے ورنہ جیب خالی ہوگی یاجسم کمزور .....یا چھے علاج ہیں، بری تفریحسیں اور تباہ کن عادتیں، (کوارکس)

المجھے قانون بنانا بہت آسان ہے، مشکل ان کومؤثر بنانا ہے، سب سے بردی غلطی ہوگی اگر انسان کوراست روسمجھا جائے ، یا یہ سمجھا جائے کہ قانون کے ذریعہ اسے ایسا بنایا جاسکتا ہے، ایک سیاستداں کا سب سے بڑافن میہ ہے کہ برائیوں کونیکیوں کے مفاد کے لیے استعال کرے (یوانگ بروگ)

ہے۔ قانون مکڑی کا جال ہے جیموٹی کھیاں اس کی گرفت میں آ جاتی ہیں۔ ہے۔ قانون ایک جال ہے، چیمو نے اس سے پچ کرنگل جاتے ہیں ، اور بڑے اس تو ژکر ، درمیان والے اس میں پچنس جاتے ہیں ، (شن اسٹون)

جنہ جال میں پھنسی ہوئی مجھی غریب آ دمی کے حق کی طرح ہے جوقانون کے پہندے میں ہو۔۔۔۔۔اس کا نکلنا ناممکن ہے، (شیکسپئر )

ا چیا قانون نیکی کرنے کوآسان اور برائی کے ارتکاب کوشکل بنادیتا ہے۔ (گلیڈ اسٹون)

جے دنیا کے تمام علوم کی چنگاریوں نے قانون کی را کھ کوجنم دیا ہے، (بنخ) جے اگر توانین کی بنیاد تو م کے رسوم ورواج پر نہ ہوتو قانون لاز ماغیر مشحکم ہوگا، اس لیے کہ رسوم اور رواج ہی کسی قوم کی دیریا اشیاء ہیں، (ڈی کھوی بی) 🖈 جنگ کے دوران میں قانون خاموش ہوتا ہے، (سیسریو)

🖈 قانون کی دلیل قانون ہے، (ۋاکٹراسکاٹ)

الله المرام بوتا ہے، اس کیے بیس کہوہ قانون ہے، بلکه اس کیے کہوہ کا نون قابل احترام ہوتا ہے، اس کیے کہوہ کا نون ہے، بلکه اس کیے کہوہ

حق وصداقت رہنی ہے، (ای ڈبلیو بجر)

ہے ۔ قانون کوموت کی طرح ہونا چاہیے ، جس کے چنگل سے کسی کونجات نہیں۔ (مونٹسکیو)

کے سی ملک میں توانین کی کثرت،طبیبوں کی کثرت سے مشابہ ہے، جو کمزوری اور عبت کی نشانی ہیں، (والٹیر)

کے عالمی اور خالص قانون وہ فطری راہ عدل ہے جسے تحریر میں نہیں لا یا جاسکتا ، کیکن جو ہرانسان کے دل میں موجود ہے تحریری قوانین وہ فارمولے ہیں جن میں حتی الا مکان سے بتانے کی کوشش کرتے ہیں کہ کچھ خاص حالات میں فطری راہ عدل کیا ہے ، (وکٹر کزن)

جے دیوانی اصول قانون میں اکثر ایسا ہوتا ہے کہ قانون کی بھر مار میں عدل کی گنجائش نہیں رہتی اور ملزم انصاف میں گھر کر بے انصافی کاشکار ہوجا تا ہے، بالکل ایسے ہی جیسے سمندر میں ملاح پیاس سے ختم ہوجاتے ہیں، (کولٹن)

🖈 قوانین بادشاہوں کے بادشاہ میں (لوئی چہار دہم)

ہے قوانین کی کثرت میں ظاہر کرتی ہے کہ یا توباد شاہ بہت جابر ہے یارعایا بہت ہی ہے لگام، (مارسٹن)

ک قانون سے العلمی کوئی عذر نہیں ہے، اس لیے نہیں کہ ہر مخص قانون سے واقف ہوتا ہے بلکہ اس لیے کہ یہ عذرالیا ہے جسے ہر مخص پیش کرسکتا ہے، اور کوئی اس کی تر دیز نہیں کرسکتا، (پسلڈن)

🖈 میں زندگی میں صرف دوبار برباد ہوا، والیٹرنے کہا، ایک بار جب میں نے ایک

مقدمه جیتا اور دوسری بارجب میں نے ایک مقدمه بارا۔

کے لیے قانون سے رجوع کرنااییا ہے جیسے کوئی ہے۔ بھیڑ پناہ کی تلاش میں کسی خاردار جھاڑی میں گھس جائے ، (ڈلوٹن)

ہے سوسائٹی بغیرامن وقانون کے زندہ نہیں رہ سکتی لیکن انقلابی افکارر کھنے والوں کے بغیراس کی ترقی نامکن ہے، (برینڈرسل)

ہے قانون اورانصاف.....یہ دو چیزیں تھیں جنہیں خدانے کیجا کردیا تھا گر انبان نے انہیں بالکل ہی جدا کردیا، (کوٹن)

﴿ دنیا کی سب سے بڑی بے انصافیاں وہ ہیں جوقانون کے نام پر ہوتی ہیں۔(۱)

یہ ہے انسانی قانون کا حال ، اور اس کے بارے ہیں ماہرین قانون کے خیالات ، خیالات ، خیالات کا یہ انتظار وراصل انسانی قانون کی ناکامی کی داستان ہے ، اور انسانی قانون کی پوری تاریخ اور دنیا میں اس کے ملی تجر بات کا منصفانہ اور شجیدہ مطالعہ کرنے والا ہر شخص بالاً خراسی نیٹیج پر پہو نچ گا۔

میں اس کے ملی تجر بات کا منصفانہ اور شجیدہ مطالعہ کرنے والا ہر شخص بالاً خراسی نیٹیج پر پہو نچ گا۔

برطیکہ اس نے انصاف کرنے والا دل اور حقیقت پہندانہ جذبہ بایا ہو، انسانی قانون کی برا مہذب اور ترتی ہے کہ دنیا کو آج بھی اس قانون الہی کی ضرورت ہے ، جس نے دنیا کے برا مہذب اور ترتی یا فتہ علاقہ پر صدیوں حکومت کی ہے۔(۲)

<sup>(</sup>۱) (کے اسرینے) چراغ راہ: جارص۸۸ سم۸ر، مرتبہ ظفر آفاق انساری

<sup>(</sup>۲) اس بحث كابروا حصر جراع راه أباكتان واسلامي قانون تبرجلداول مستفاد ب

## قانون كامفهوم علماء أسلام كےنز ديك

''قاندن' نیونانی زبان کالفظ ہاس کا استعال' قاعدہ'' کے معنی میں ہوتا تھا، مریائی زبان کے حقی میں ہوتا تھا، مریائی زبان کے کتسوط سے پر لفظ عربی زبان میں آیا بحربی زبان میں اس لفظ کا استعال کی چیز کے پیانہ کے معنی میں شروع ہوا، (انسانکو پیڈیا آف اسلام لفظ nun کے ضمن میں ) تاج العروس جلد ۹ مرص میں شروع ہوا، (انسانکو پیڈیا آف اسلام لفظ nun کفظ ہے اور محیط الحیط میں اس لفظ کوسریائی قرار دیا گیا ہے، درحقیقت پر لفظ تانون رومی ( بوتانی ) یافاری لفظ ہے اور محیط الحیط میں اس لفظ کوسریائی عربی زبان میں آیا، لسان العرب میں مصنفہ ابن منظور: جے درص ۱۲۲۹ راور قاموس الحیط مصنفہ فیروز آبادی: جہر میں آیا، لسان العرب میں مصنفہ ابن منظور: جے درص ۱۲۲۹ راور قاموس الحیط مصنفہ فیروز آبادی: جہر میں آبان میں آبان کا میں کھا ہے کہ پر لفظ میں استعال ہوتا ہے، شریعت یا فقہ کے لیے اس پر لفظ کا استعال اسلام کے قرون اولی میں نہیں ملتا، اور نہ ' واضع قانون' یا ' دمقنن' کے لیے ' شارع' کی اصطلاح میں مصنفہ اس پر انسانی قوانین' کے مطالعہ کے زیر اثر متا خرین نے استعال کی، اور فقہ اسلام کے قرون اولی میں نوان این بیونہ میں '' انسانی قوانین' کے مطالعہ کے زیر اثر متا خرین نے استعال کی، اور فقہ اسلام کی اصطلاح استکال بر انظان آبیں ہے۔

انسانی قوانین میں "قانون" کا اطلاق قواعد وضوابط کے اس مجموعہ پر ہوتا ہے جس کو کسی جماعت کے اہل رائے ،اوراصحاب فکر ونظر نے زندگی کے اجتماعی اور اقتصادی مسائل کی تنظیم اور جماعتی ضرور بات اور تقاضول کی تنظیم کے لیے وضع کئے ہول، یہ اپنی وضع کے کھاظ سے کیک جماعتی ضرور بات اور تقاضول کی تنگیل کے لیے وضع کئے ہول، یہ اپنی وضع کے کھاظ سے کیک دار اور تر تی پذیر ہوتا ہے، اور انسانی تجربات و واقعات کے تناظر میں اس میں وقاً فو قاً ترمیم کی مخوائش ہوتی ہے۔

اس مفہوم کے لحاظ سے آیک جماعت کا قانون دوسری جماعت کے قانون سے مختلف ہوسکتا

ہے،اس کے کہ قانون کی بنیادجن جماعتی مفادات،رسوم وروایات اوراحساسات وتصورات پرہ،
وہ زمان ومکان اور احوال وظروف کے لحاظ سے جداگانہ ہوتے ہیں، چنا نچہ تاریخی طور پر فتلف
ادوارواقوام کے انسانی قوانین میں بہت کم مما ثمت پائی جاتی ہے،اس کیے کہ جب سر چشمہ کانون
میں اتحاد نہ ہوتو قانون میں اتحاد کیوں کرمکن ہے؟

ای طرح اس مفہوم میں تطبیرا خلاق اور تزکیۂ باطن کا بھی کوئی حصہ بیں ہے، اور نہ اس معنی کے لخاظ سے اس میں انسانی شعور کے بیدار کرنے ، یا خیر کی بنیادوں کی تربیت کرنے کی صلاحیت موجود ہے۔

اس معنی میں قانون کا انسان کی داخلی زندگی ہے بھی کوئی تعلق نہیں ہے، اور نہ بیان کے بنیا دی معتقدات وافکار کے بارے میں کوئی رہنمائی کرتا ہے، النہیات، آخرت، یا انسان کے آغاز وانجام ہے متعلق کوئی تصوراس کے پاس موجود نہیں ہے۔

یہ اپنے مفہوم کے لحاظ سے وہ عظمت واحتر ام بھی نہیں رکھتا کہ دل ود ماغ اس کے سامنے جھک جا ئیں ،اورانسانی تصورات واحساسات ہر بیہ پوری طرح حاوی ہوجائے۔

لیکن جب علاء اسلام نے اس لفظ کو اسلامی فقتہ "یا اسلامی شریعت" کے لیے استعال کیا، تو یہ لفظ پورے طور پرائی معنی و مفہوم میں استعال ہونے لگا، جو اسلامی فقتہ "یا اسلامی شریعت" کا مفہوم ہے، اورائی بنیا دیر بیقت می گئی اسلامی قانون "اورانسانی قانون" ورنداین وضع اوراپنے اصلی مفہوم کے لحاظ سے لفظ قانون کا اطلاق صرف "انسانی قانون" پرہی ہوسکتا ہے، لیکن اصول ہے کہ جب کسی زبان کا کوئی لفظ دوسری زبان میں داخل ہوتا ہے تو صرف وہ اپنے معنی ہی تک محدود نہیں رہتا، بلکہ وہ نئی زبان سے نئے معانی بھی کشید کرتا ہے، یہی اصول یہاں بھی جاری ہوا، اور" قانون" اسلامی اصطلاح میں بھر پور معنی میں استعال ہونے لگا۔ (۱)

عربي مين قانون كالفظ يهلية "بيانية" كمعنى مين استعمال بهوااور پيمراس كوايك عام معنى مين

استعال کیا جانے لگا کہ بیلفظ ہرجامع اور ضروری قاعدہ کے لیے بولا جاتا ہے، چنانچہ قانون صحت اور قوانین فطرت وغیرہ کلمات بولے جاتے ہیں،امام غزالیؒ نے علم اصول کی کتاب المستصفیٰ مطبوعہ مصری ۱۹۳۲ء جارص ۸ میں قوانین حدود سے بہی معنی مراد لئے ہیں۔

فقهاءاسلام کے نزدیک لفظ قانون بالعموم نین معانی میں مستعمل ہوتا ہے۔

(۱) پہلامعنی جوسب سے زیادہ عام ہے، وہ ہے '' خاص احکام شرعیہ کا مجموعہ'' چنانچہ قانون الجزاء العثمانی (سلطنت عثمانیہ کا قانون سرا) اور قانون الموجبات والعقو و اللبنانی (لیمن حکومت لبنان کے معاہدات و دستاویزات کا قانون) وغیرہ کلمات بولے جاتے ہیں۔

(۲) دوسرے متن بین آئین وضوابط جیسے قانون انگریزی یا قانون کاسبق وغیرہ۔

قانون کے بیم معنی '' کتاب القوانین الفقہیۃ فی تلخیص المذاہب المالکیۃ (مطبوعہ فارس المالکیۃ (مطبوعہ فارس المالکیۃ) میں امام ابوالقاسم ابن جزی نے استعال کئے ہیں، جوغرنا طہ کے رہنے والے تھے، اور آٹھویں صدی ہجری کے شروع میں (۱۹۳۳–۲۱۵) یعنی چود ہویں صدی عیسوی کے آخریک زندہ تھے۔

(س) لفظ قانون ایک خاص صورت میں ہر اس قاعدہ کے لیے بولاجا تا ہے جومعاملات عامہ کے قواعد میں سے ہو، مثلاً کہاجاتا ہے کہ مجلس نواب نے غلیر دکنے کی ممانعت کا قانون بنایا، جب قانون کالفظ اس معنی میں استعمال ہوتو اس کی کئی خصوصیات ہیں۔

اول میرکداس کا تعلق دنیاوی معاملات سے ہوتا ہے، عبادات سے ہیں ، برخلاف قواعد فقہ اسلامی کے اس میں دین اور دنیا دونوں سے بیک وقت بحث ہوتی ہے۔

دوسرے میرکدایسے قانون کا نفاذ حکومت پرموقو ف ہوتا ہے۔

تیسرے مید کدوہ نج کے فیصلے کی طرح کی خاص معالمہ یا اشخاص کے لیے ہیں بنایا جاتا بلکہ بلاکسی تفریق وتخصیص تمام انسانوں یا کسی خاص گروہ کے لیے وضع کیا جاتا ہے۔ سلطنت عثانیہ میں لفظ قانون اکثر ان سرکاری احکام کے لیے استعال ہوتا تھا جنہیں حكومت جارى كرتى تقىء تاكه بيان احكام شرع سے عليحد واحكام سمجے جائيں، جوشرى ولائل برمنى بيں۔

قدیم اقوام کے نزد کے معاملات کے احکام دیگر مراسم دینی اور رسومات دینوی کے ساتھ مخلوط سے ہیں۔ کیسے مغربی ممالک میں مکلی قوانین ، دینی مسائل سے آہت آہت الگ ہوتے گئے ، یہاں تک کہ یہ تفریق اس وقت بالکل کمل ہوگئی جب رومی سلطنت کا آفا بتر تی کے نصف النہار پر تھا اور آج قانون کا اطلاق صرف تدنی امور پر ہوتا ہے ، اور علم قانون معاملات دنیاوی کے لیے وضع کر دہ حقوق کے ساتھ مخصوص ہوکر رہ گیا ہے ، .....البتہ جوتعریف پوستیانوس کی کتاب الاحکام کے شروع میں درج ہے کہ علم حقوق سے وینی اور دنیاوی دؤوں تسم کے احکام مرادی بیں وہ اس سے مختلف ہے۔ (۱)

ضابطۂ حیات اور دستورزندگی کے لیے اسلامی اصطلاح میں اصلاً ''شریعت' یا'' فقہ'' کالفظ استعال کیا گیاہے،'' قانون'' کالفظاس کے مترادف کے طور پرمتائخرین کے یہاں شروع ہوا۔

#### شريعت كامفهوم:

لغت میں 'فشریعة' کے معنی ہیں 'راه متقیم' اسی معنی میں بيآيت وار د مولی ہے:

ثم جعلناك على شريعة من الامر فاتبعها (٢)

ترجمه: پھرہم نے آپ کودین کی واضح راہ پرڈ الا،پس اس کی اتباع سیجئے۔

یہ ''شرعۃ'' ہے مشتق ہے ،''شرعۃ'' کے معنی ہیں لوگوں کے لیے پانی پینے اور لینے کی جگہ، اس کو''شریعت''اس لیے کہتے ہیں کہلوگوں کے لیے بیرجگہ معروف ہوتی ہے۔

فقہاء کی اصطلاح میں اس کا اطلاق ان شرعی احکام پر ہونا ہے، جواللہ نے اپنے بندوں کی ہدایت وفلاح کے لیے نازل فرمائے، چونکہ اسلام نے جوراہ پیش کی ہے وہ انہائی سیدھی ہے، اور ہرشم کی کجی ہے یاک ہے، اس لیے اس کوشر بعت کہتے ہیں۔

دوسری مناسبت سیہ کرریا یک نہر سلسبیل ہے،جس سے اقوام وافرادکوروحانی زندگی نصیب

<sup>(</sup>۱) فلسفة التشريع في الاسلام: ج ارص و اكر محمد عمصاني صدرعد الت مرافعه بيروت (٢) سورة جاثية : ١٨

ہوتی ہے، جس طرح کہ نیرونیا سے جسمانی زندگی عاصل ہوتی ہے۔

قرآن مجيد مين كل مقامات پرشريعت كودين كے مترادف كے طور براستعال كيا كيا ہے۔ شرع لكم من الدين ماوصى به نوحاً (١)

ترجمه: الله في المارك ليدين كى وه راه مقرركى، جس كاحكم ال في نوح كوكيا تفاراه الله وي الله وي الماله وي الماله وي الله وي الل

تسرجمہ: کیاان کے لیے کچھاورشرکاء ہیں جنہوں نے ان کے لیے دین کی کوئی ایسی راہ مقرر کی ہوجس کا حکم اللہ نے نہ دیا ہو۔

ال مفہوم کے لحاظ سے شارع وقانون ساز صرف خدا کی ذات ہوسکتی ہے، کسی انسان کے لیے میمکن نہیں کہ وہ شرقی مسائل میں قانون سازی کرے، رسول اللہ علیہ پہلی شارع کا اطلاق صرف اس معنی میں ہوتا ہے کہ آپ احکام خداوندی کو دس مثلو یا غیر مثلو (قرآن وسنت) کے ذریعہ انسانوں تک پہونچانے والے ہیں۔

شریعت سے مراداگر وہ مسائل واحکام ہیں جوزبان نبوت سے صادر ہوئے ہیں، تو اس کا دائرہ بہت عام ہوجاتا ہے، اس میں عقائد، ذات باری اور صفات باری ، تو حید، آخرت کے تمام مباحث ، اور اخلا فیات کا پوراباب اوراحکام عملیہ کا وہ حصہ جس کا تعلق خالق و تخلوق کے باہمی رشتے مباحث ، اوراخل فیات کا پوراباب اوراحکام عملیہ کا وہ حصہ جس کا تعلق خالق و تخلوق کے باہمی رشتے سے ہے ، سب داخل ہوجائے ہیں، جب کہ فقہ یا اسلامی قانون میں بالعموم احکام عملیہ کا صرف وہ حصہ داخل ما تا ہے جس سے انسان کے اجتماعیا افراد سے تعلقات پرروشنی پڑتی ہے۔

#### بحث سوم



#### لغوي معنى

''فقہ' لغت عرب میں ''فہم' کے معنی میں ہے، حضرت موی علیدالسلام نے طور سینا کے پاس سالت سے مشرف ہونے کے بعداللّہ سے جود عاکی تھی اس میں بیافظ ای معنی میں مستعمل ہوا ہے۔

واحلل عقدة من لساني يفقهوا قولي (١)

ترجمه: میرے دب!میری زبان ہے گرہ کھول دے تاکدوہ میری بات بجھ کیس۔

حضرت شعیب کی دعوت کے جواب میں ان کی قوم نے کہا تھا۔

يشعيب مانفقه كثيراً مماتقول (٢)

ترجمه: اعشعب، مآپكاكثرباتين بيك يا-

ای طرح ارشادباری تعالی ہے:

ليتفقهوا في الدين (٣)

ترجمه: تاكردين كى مجه بيداكري-

نی کریم اللہ نے حضرت ابن عباس کے لیے دعا فر مائی تھی۔

اللُّهم علمه الدين وفقهه في التاويل(١)

قرجمه: اے الله اس كودين كاعلم دے اور تاويل مجھنے كى صلاحيت بيدافر ما۔

این سیدة کہتے ہیں: که فیقیة ( کسرہ کے ساتھ )''فہم'' کے معنی میں ہے، بولتے ہیں،

''فقه عنی مابینت له فقهاً ''لین جوبات میں نے اس سے بیان کی اس نے وہ مجھ لیا۔

از ہری فرماتے ہیں کہ قبیلہ کی کلاب کا ایک شخص مجھ سے ایک موضوع پر بات کرر ہاتھ،

گفتگوے فارغ مونے کے بعداس نے مجھے کہا" أفقهت "لعنی تم نے مجھا؟

فَقُهُ (ضمه كساته) كم عني بين فقيه بونا، 'رجل فقيهه' عالم ضخص كوكهتي بين، فيقيه

العوب عالم العوب، عرب كافقية عرب كاعالم ب(٢)

گویااہل عرب فقد کو علم کے معنی میں بھی استعال کرتے ہیں ،اور' دفہم' کے معنی میں بھی۔ فیروز آبادی کہتے ہیں:

الفقه بالكسر: العلم بالشئي والفهم له (٣)

'' فقه ( کسره کے ساتھ ) کے معنی ہیں کسی چیز کاعلم اوراس کی فہم''۔

بعض اصولین کواس سے اختلاف ہے، ان کے نز دیکے علم اور فقہ دونوں باہم متغائر ہیں،

فقہ نام ہے اس ذہنی صلاحیت وقوت کا جس کے ذریعیہ معانی اور حقائق کا حصول ممکن ہو، جا ہے فی

الواقع وہ معلومات حاصل ہوں یانہ ہوں، جب کہ ملم اس صفت کا نام ہے جس کے ذریعہ ایک

صاحب علم مخض مختلف معانی اور حقائق کے درمیان یقینی امتیاز کرسکتا ہو، بیعنی علم میں معلو مات حاصل

رہتی ہیں، جب کہ فقیمض ان کے حصول کی صلاحیت کا نام ہے۔ (س)

مگرواقعہ بیہ ہے کہ ملم اور فقہ دونوں ہم معنی طور پراہل عرب کے یہاں مستعمل ہیں ،ایک عالم

(۱)لسان العرب: وكذا في البخاري مع الفتح: ج: ا برص ١٢٣٣مر

(۲) لسان العوب مادة "نه ق ف": ج٢ رص ١١٢٠ (٣) بصائرَ ذوي التميز فيروزآبادي: ج٣ برص ١٢١٠

(٣) احكام الاحكام للآمدى: ج: ارص ١٥ ار

کونفید کہا جاتا ہے ..... ممکن ہے فقہ چونکہ علم کا سبب ہے اس لیے سبب پر مسبب کا طلاق کیا جاتا ہے۔(۱)

مراز الله المعنی دو فهم " کا مطلب میر ہے کہ اس کا تعلق صرف معانی سے ہے، ذوات سے نہیں،
اس لیے بیکہنا درست ہے کہ تفقیت الکلام " میں نے کلام سمجھا ، گرید کہنا درست نہیں کہ "فسقیست الکلام" میں نے کلام سمجھا ، گرید کہنا درست نہیں کہ "فسقیست الرجل" میں نے اس آدمی کو سمجھا ، اس کے لیے بولا جائے گا ، "عرف الرجل" میں نے اس آدمی کو سمجھا ، اس کے لیے بولا جائے گا ، "عرف الرجل" میں نے اس قضی کو بہانا۔

پھرلفظ کامعنی مرادی واضح ہو یا خفی اہل عرب کے نز دیک اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا، لغوی طور پر دونوں صور تیں فقہ کے دائر ہے میں داخل ہیں، ابوالحق مروزی کواس سے اختلاف ہے، ان کے نز دیک فقد امور خفیہ ، کے جھنے کا نام ہے نہ کہ امور جلیہ کے جھنے کا۔ (۲)

گرمروزی کے اس خیال برنفذ کیا جاسکتا ہے، کہ ائمہ لغت نے اٹل عرب کے حوالہ سے فقہ کے معنی مطلق فہم بیان کیا ہے، جس میں امور واضحہ اور امور خفیہ دونوں داخل ہیں، نیز قرآن میں بھی اس لفظ کا استعال مجر دفہم کے معنی میں ہوا ہے، مثلاً کفار کے لیے کہا گیا:

فمال هؤلاء القوم لا يكادون يفقهون حديثاً (٣) ترجمه: پيران لوگول كوكيا موائ كه بيات يحضي كوتياريس .. زوالقرنين كي قوم كي بارے ميں قرآن نے كہا: لا يكادون يفقهون قولاً (٣) ترجمه: بيلوگ بات يحضوا لے تيس بيں ..

(٢) إصول الفقد لا في التورز جير: ج ارس ٢٧

(۱) الفقيه والمتفقه لخطيب البغد ادى: ج ارص ۵۳

#### اصطلاحي مفهوم

جیسا کے عرض کیا گیا عربوں کے نزدیک فقہ کالفظ''علم اور فہم' کے معنی میں مترادف کے طور پراستعال ہوتا تھا،اس میں کسی خاص کلام یاعلم کی کوئی تخصیص نہیں تھی،جس شخص نے جوہم ہ صل کلور پراستعال ہوتا تھا،اس میں کسی خاص کلام یاعلم کی کوئی تخصیص نہیں تھی ،جس شخص نے جوہم ہ صل کیا وہ اس علم کا فقیہ مانا جاتا تھا، اور جو بہت سے علوم کا حامل ہوگیا ،اس کو'' فقیہ عرب' اور'' مالم عرب' کہا جاتا تھا۔

لیکن عبد اسلامی میں بیلفظ علم دین کے ساتھ خاص ہوگیا، اس لیے کہ علم دین تمام عوم میں افضل ہے، جس طرح کہ 'اپنے معنی کے لحاظ سے ہرستارے پر بولا جا سکتا ہے، لیکن اس کا افضل ہے، جس طرح کہ 'اپنے معنی کے لحاظ سے ہرستاروں سے زیادہ اہمیت کا حامل ہے۔(۱) اطلاق صرف ''ثریا'' پر ہوتا ہے، اس لیے کہ ثریا تمام ستاروں سے ذیادہ اہمیت کا حامل ہے۔(۱)

اس کیے صدراول میں'' فقہ'' کااطلاق علم دین پر ہوتا تھا، اورعلم دین اس وقت دو چیزوں کے مجموعے کا نام تھا، کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ، صدیث کے بارے میں ارشاد نبوی ہے:

نضر الله امراً مسمع مناحديثاً فحفظه حتى يبلغه فرب حامل فقه الى من هو افقه منه ورب حامل فقه ليس بفقيه. (٢)

ترجمه: الله الشخص كوتر وتازه ركھ جوہم سے كوئى حدیث سنے پھراس كو يادر كے، يہاں تك كه دوسروں تك پہونچادے، اس ليے كه بعض حامل فقد خود فقيہ ہيں ہوتے، يااتے بزے فقيہ ہيں ہوتے اور جن تك بيرحديث پہونچائى جاتى ہوہ زيادہ بڑے فقيہ ہوتے ہيں'۔

ظاہرہے کہ اس حدیث میں فقہ کا اطلاق حدیث پر کیا گیا ہے، البیتہ فہم معانی کو اہمیت دی گئ ہے، بیعنی اگر حدیث کے ساتھ انسان کو اس کافہم بھی حاصل ہو تو وہ فقیہ ہے۔

عبداولی میں ذی رائے ،اور اہل فہم اور باشعور حضرات کے لیے فقید کااطلاق عام تھ، جولوگ کہانتہ رسول اور شریعت کے مقاصد سے باخبر ہوتے تھے،ان کوفقہاء کہاجاتا تھا،اس کااندازہ

<sup>(</sup>١) لسان العرب: ج ١٩ ١١١ اربصائرة وى التمير بهم ١٦٠ (٢) البوداة وشريف كآب العلم بالضن نشر أحلم ج ٢ رص ٢٦٨ رحقق

حضرت انس کی ایک روایت ہے ہوتا ہے، جس کو بخاری نے قتل کیا ہے کہ:

ایک جنگ کے بعد مال غنیمت کی تقسیم پر انصار میں سے بعض جذباتی نوجوانوں نے کچھ تشویش کے جگھ اور حضور کواس کی خبر ملی تو آپ کو تکلیف ہوئی ،اور آپ نے تمام انصار کو بلا بھیجا جب تمام لوگ جمع ہو گئے تو حضور اکر میں اللہ نے ان سے دریا فت فرمایا:

ماكان حديث بلغنى عنكم ؟ قال له فقهاء هم : اماذو آرائنا يارسول الله فلم يقولوا شيئاً.

تسرجمه: وه کیابات تقی جوآپ حضرات کی طرف سے مجھے پہو نجی ہے، تو نقہاءانصار نے کہا کہ: یارسول اللہ! ہم میں جولوگ اصحاب رائے ہیں انہوں نے بیہ بات نہیں کہی ہے۔(۱) ای طرح ایک بارموسم جج میں ایک اہم مسکے پر حضرت عمر بن الخطاب نے مسلمانوں سے خطاب کرنے کا ارادہ کیا تو حضرت عبدالرحمٰن بن عوف نے ان کومشورہ دیا:

ان الموسم يجمع رعاع الناس وغوغاء هم وانى ارى ان تمهل حتى تقدم المدينة.....وتخلص لاهل الفقه. (٢)

کہ موسم جج میں ہرطرح کے لوگ جمع رہتے ہیں،میرے خیال میں آپ تھوڑاا نظار کریں اور مدینہ پہونچکر خاص اہل فہم اور ارباب علم حضرات سے گفتگوفر مائیں۔ منداحمہ میں امام زہری کا قول نقل کیا گیاہے کہ:

اخبرني رجل من الانصار من اهل الفقه.....

مجھےانصار کے ایک فقیہ نے خبر دی ..... (۳)

حضرت یحی بن سعیدالقطان جنہوں نے کہارتا بعین مثلاً حضرت سعید بن المسیب وغیرہ کا

(١) بخاري مع فتح الباري ، كمّاب فرض الخمس: باب ما كان النبي عَلِيَّةً يعطى المؤلفة قلوبهم : ج٢٥ مرا ٢٥ مر

(٢) بخارى مع الفتح ، كتاب مناقب الانصار ، باب مقدم النبي المدينة : ج عرص ٢٦٨م

(۳)منداحه:جارص۴ر

زمانه پایاتھا بلکہ مغار مخابہ شائد حضرت انس بن مالک وغیرہ سے ملاقات کا شرف حاصل کیا تھا۔ (۱) میفر ماتے ہیں:

ماادر کت فقهاء ارضنا الایسلمون فی کل اثنتین من النهار . (۲)

العنی میں نے اپنے علاقہ کے تمام ہی فقہاء کودن کی نمازوں میں ہروور کعت پر سلام کرتے

ہوئے پایا''۔

ب غرض عہد نبوی ،عہد صحابہ،عہد تابعین ، اور نبع تابعین میں فقہاء کا اطلاق بکثرت اصحاب بصیرت لوگوں پر ہوتا تھا، جو قرآن وحدیث کافہم رکھتے تھے ، فقہاء کی بعض ظاہری علامات وخصوصیات بھی معروف تھیں ،جن کی طرف بعض احادیث میں اشارہ کیا گیا ہے، مثلاً

من فقه الرجل رفقه في معيشته (٣)

انسان کے فقیہ ہونے کی ایک علامت سے کہ وہ اپنی معاشی زندگی میں اعتدال کی روش اختیار کریے''۔

الى طرح فرمايا:

من فقه الرجل ان يقول لما لا يعلم الله اعلم. (٤)

فقیدگی ایک علامت رہے کرانسان جن چیزوں سے واقف نہ بوان کے بارے میں کے، "الله اعلم" الله زیادہ جانبے والا ہے۔

حضرت ابوالدرداء فرماتے ہیں:

من فقه المرء اقباله على حاجته حتى يقبل على صلاته . (٥)

ترجمه:انسان كفقيه ونے كا ايك علامت سيم كدوه اپنى ضروريات كى بورى تكيل

(١) فخ البارى: جسره ١٣٠ (٢) يخارى مع الفتح ترجمه باب ماجاء في المطوع ثني ثن كماب إلتمهيد: جسر ١٥٨ م

(٣) مسنداحمد: ۱۹۶ مرص ۱۹۶ مر (۴) مسلم كآب المنافقين: ۱۳۸ معندا جوز جادي ۱۳۸۱م

(۵) بخارى كتاب الاذان، باب اذا حضر الطعام واقيمت العملوة: جارص ١٩٢

کے بعد ہی نماز کی طرف متوجہ ہو''۔

ایک اور صدیث میں ہے:

ان طول صلاة الرجل وقصر خطبتة مئنة من فقهه . (١)

بعن كمي نماز اور مختصر خطبه انسان ك فقيه مون كي علامت ب-

اس تفصیل ہے ابن خلدون کے اس نظریہ کی تر دید ہوتی ہے کہ عہد صحابہ میں اہل نتویٰ اور اہل فقد کا اطلاق قراء حضرات پر ہوتا تھا۔ (۲)

اس کی تائیداس سے بھی ہوتی ہے کہ حضرت ابن مسعود نے ''قراء'' کا اطلاق نقہاء کے بالتقابل کیا ہے، مؤطا امام مالک میں حضرت بھی بن سعید سے روایت ہے فرماتے ہیں کہ خضرت عبد اللہ بن مسعود نے ایک شخص کو نصیحت کرتے ہوئے ارشاد فرمایا:

"انك في زمان كثير فقهاء ٥ قليل قراء ٥ تحفظ فيه حدود القرآن، تضيع حروف، قليل من يسأل ، كثير من يعطى ، يطيلون فيه الصلوة ويقصرون الخطبة، يبدون اع مالهم قبل اهوائهم، وسيأتي على الناس زمان قليل فقهاء ٥ كثير قراء ٥ تحفظ فيه حروف القرآن وتضيع حدوده ، كثير من يسأل قليل من يعطى، يطيلون الخطبة ويقصرون الصلوة يبدون اهواء هم قبل اعمالهم. (٣)

قسر جمه: تم آج ایک ایسے دور میں ہوجب فقہاء کی تعداد زیادہ اور قراء کی تعداد کم ہے،
قر آنی حدود کی حفاظت کی جاتی ہے، چاہے حروف کا اس درجہ دھیان نہ ہو، سوال کرنے والے کم
ہیں، اور دینے والے زیادہ ہیں، یہ لوگ نماز کہی پڑھتے ہیں اور خطبہ مختصر دیتے ہیں، ان کی خواہشات
کے مقابلے میں اعمال زیادہ ہے، جب کہ عفریب ایسا وقت آنے والا ہے، جب فقہاء کی تعداد کم اور
قراء کی تعداد زیادہ ہوگی، حروف قرآنی کی حفاظت کا اجتمام ہوگا اور صدود قرآنی ضائع کئے جا کیں گئے۔

<sup>(</sup>١) مسلم شريف، كتاب الجمعه: ٢٥٠ ر، داري كتاب الصلاة: ٩٩١ ر، منداحه: ٥٣٠ راس ١٢٦١ ر

<sup>(</sup>٢) مقدمه ابن خلدون: ج٢م ص ١١٠١، (٣) احياء العلوم للغز الى: ح ارص ٣٥

ما تکنے والے زیادہ اور دینے والے کم ہوں سے، خطبہ لمبا دیں سے اور نماز مخضر پڑھیں ہے، ان کے ان کے ان کے ان کے ا اعمال کے مقابلے میں خواہشات کی تعداد زیادہ ہوگا -

ان تفصیلات سے ثابت ہوتا ہے کہ صحابہ میں فقہاء کا اطلاق ان لوگوں پر ہوتا تھا جن کو کتاب وسنت کا فہم بھی حاصل ہو، محض حفظ قرآن یا حفظ حدیث کی بنیاد پر کسی کوفقیہ نہیں کہا جاتا تھا، البتہ صدراول میں فقہ کا اطلاق پورے دین پر ہوتا تھا، اس میں کسی خاص نوع یا جہت کی تخصیص نہیں تھی، اس دور میں فروع سے زیادہ اصول پر اور جسمانی اعمال سے زیادہ قلبی اعمال برتو جددی جاتی تھی، اس لیے امام ابو حفیفہ نے عقیدہ کے موضوع پر ابنی کھی ہوئی کتاب کا نام ' المفقہ الا کبر' رکھا، فقہ کا اطلاق اس دور میں علم العقیدہ پر بھی ہوتا تھا، اور احکام وفر وع اور علم الاخلاق پر بھی ،صدر الشریعة عبید اللہ بن مسعود فر ماتے ہیں:

''فقہ'' کا اطلاق عصراول میں علم آخرت،معرفت نفس،حقارتِ دنیا،اور آخرت کے استحضار پر ہوتاتھا، میں بنہیں کہتا کہ فقہ کا اطلاق فتا د کی اوراحکام ظاہر ہ پرنہیں ہوتا تھا۔ (1)

علامدابن عابدين فرمات بين:

'' فقہاء سے مراد وہ لوگ ہیں جواحکام خدا وندی سے عملاً واعتقاداً آگاہ ہوں، اس لیے کہ فروع پراس نام کااطلاق بعد میں ہوا، (۲)

حضرت حسن بصري (ولادت المع وفات والهي) كاقول ب:

'' فقیہ وہ ہے جود نیا سے اعراض کرتا ہو، آخرت کی طرف راغب، دین پرنگاہ رکھنے والا، عبادت الٰہی میں دائمی مشغول ،متق پر ہیز گار ،مسلمانوں کی آبر و پرحملہ سے بیچنے والا، ان کے اموال پرنگاہ ندر کھنے والا، اوران کامخلص وخیرخواہ ہو۔ (۳)

<sup>(</sup>۱) كتاب التوضيع على الشيخ لصدرالشريعة : ج ارص ۸ سر، كذا في احياء العلوم للغز الى: ج ارص ۲۳۱ر

<sup>(</sup>٢) حاشيا بن عابدين: ح ارص ٢٦ ،٣٣ ر ,مطبعة المصرية الاولى: ٢ <u>١٢ ٢ ع مع</u>

<sup>(</sup>۳) حاشیه این عابدین: ۱۲۶رس ۲۲۸ر

### متأخرين كى اصطلاح

البت متاخرین کے بہاں فقہ کالفظ اصطلاحی طور پر'' قانون اسلامی'' کے علم کے معنی میں استعال ہونے لگا، بلکہ انہوں نے اس لفظ کوای خاص معنی کے لیے محدود کر دیا۔

علامه صدر الشريعة فرماتي بين:

"صدراول کے بعد بالعموم فقہ کا استعال اولہ تفصیلہ ئے احکام عملیہ کے استباط کے معنی کے لیے خاص ہو گیا، البتہ یہ سی معنی کی طرف نتقلی نہیں تھی، بلکہ اس کے چندمعانی میں سے ایک معنی کی تخصیص تھی۔ (۱)

علامه آمرى نقد كى تعريف ان الفاظ ميس كرتے بين:

فقہ نام ہے شریعت کے ملی احکام کو فصل دلائل کی روشنی میں جانے کا''۔

علامة مدى نے اس تعریف کوامام شافعی کی طرف منسوب کیا ہے۔ (۲)

تاج الدين السكى نے تعريف كى ہے:

احكام شرعية عمليه كاوه علم جودلائل تفصيليه سے ماخوذ ہو۔ (٣)

ي تعريف انتهائي دقيق اور بامعني ہے،اس تعريف ميں کئ عناصر ہيں -

(۱) فقدایک علم ہے، جس کاموضوع خاص ہے اور اس کے مخصوص قواعد ہیں، اسی بناپر فقہاء نے اپنی کتابوں اور فقاویٰ میں اس کو مستقل موضوعِ درس بنایا، میحض فن نہیں ہے، جبیبا کہ بعض لوگوں نے دعویٰ کیا ہے۔

(۲) فقدا حکام شرعیہ کے علم کا نام ہے، احکام شرعیہ بطور نقل دروایت شریعت سے ماخوذ بیں، ان کی بنیا دعقلی نتائج پرنہیں ہے، مثلاً اس بات کاعلم کہ عالم حادث ہے، اورایک دوکا نصف ہے، بیں، ان کی بنیا دعقلی نتائج پرنہیں ہے، مثلاً اس بات کاعلم کہ عالم حادث ہے، اورایک دوکا نصف ہے، اورایک دوکا نص

(۱) التوسط على السيخ برجي الرص ٨ سار، مجو الديارة الفقه الأسلا كاللد تورسيمان الأنظر · ١٠٥٠ .

(٢) الاحكام في اصول الإحكام: ج اردر (٣) جمع الجوامع: ج ارامهر، القواعد والفوائد وسناسية للسبلي: مهر

اور نداحساسات سے اخذ کئے جاتے ہیں، مثلاً آگ کے جلانے کاعلم ، اسی طرح ان احکام کاماً خذ لغوی اصطلاح بھی نہیں ہے، مثلاً فاعل مرنوع ہوتا ہے، اور مفعول بہ منصوب ، تھم شرعی دراصل وہ قاعدہ ہے جس کی تقریح شارع نے کسی مسئلے ہیں کی ہے، اس کی دوصور تیں ہیں:

(۱) كى معين كام كاپابندكياجائے ، تواس كو هم نيك كہاجائے۔

(۲) کسی معین کام کی پابندی نه ہو، تو اس کو تھم شرعی وضعی کہا جا تا ہے۔

تحکم تکلیمی کی مثال جیسے اوائے دین واجب ہے، آل حرام ہے، تو وجوب اور حرمت دونوں تحکم تکلیمی کی مثال جیسے اوائے دین واجب ہے، آل حرام ہے، اور دوسرے میں تحکم تحکم بیں، اس لیے کہ ایک میں ایک مخصوص فعل (اوائے دین) کی پابندی ہے، اور دوسرے میں قتل سے بازر ہے کی ہدایت۔

تھم وضعی کی مثال میہ ہے کہ شریعت نے مجنون کے عقد کو باطل قر اردیا ہے، تو بطلان تھم شری وضعی ہے، اس لیے کہ رہے تھم مجنون کے عقد کے نتیجہ کے طور پرای طرح وضع کیا گیا ہے، قطع نظر اس سے کہ اس کا مکلف کون ہے؟

(۳) فقد کا تیسرا عضرے ، احکام شرعیہ عملیہ کاعلم ، احکام عملیہ سے مراد وہ فقہی احکام بیں جن کا تعلق ایسے عملی مسائل سے ہو جولوگوں کے افعال سے پیدا ہوتے ہوں ، خواہ یہ افعال عبادات کے قبیل سے ہوں یاروزانہ کے معاملات سے احکام عملیہ کے بالمقابل احکام عقائد ہیں ، اس لیے کہ عقائد کا تعلق قبی اعمال سے ہوں یاروزانہ کے معاملات سے احکام عملیہ کے بالمقابل احکام عقائد ہیں ، اس لیے کہ عقائد کا تعلق قبی اعمال سے ہنہ کہ جسمانی اعمال سے۔

(۳) تعریف کا کی جزوریہ کے علم فقد احکام تفصیلہ کے دلائل سے ماخوذ ہے، اس کا مطلب ریہ ہے کہ کوئی بھی تعلم فقد کا حصہ اس وقت تک نہیں بن سکتا جبتک کہ شریعت کے معلوم مصادر کی طرف اس کا انتشاب نہ ہو، اور فقیہ اس کو کہتے ہیں جو ہرتھکم کواس کی دلیل کی طرف منسوب کرے، سیست کا بنایا ہوقا نون نہیں ہے، بلکہ اس کی قانون سازی کا سرچشمہ دینی مصادر ہیں۔

پھرتعریف کی روسے فقہ کے دائرے میں صرف وہ احکام داخل ہیں، جود لائل میں غور وفکر

سے بعد حاصل ہوئے ہوں، وہ احکام جومقلدین بلافور وآگر کے حاصل کرتے ہیں، وہ نقہ کے منہوم میں شامل نہیں ہیں۔

ولائل تفصیلیہ سے مراد کتاب وسنت کے افرادی دلائل ہیں، مثلاً آیت کریمہ:

حرمت عليكم الميتة والدم ولحم الخنزير (١)

ترجمه: تم پرمردار،خون اورخزيكا كوشت حرام كرديا كيا ہے۔

ارشادنبوی ہے:

احل الذهب والحويو على الأناث من امتى وحوم على ذكورها، (٢)

ترجمه: سونا اورريشم ميرى امت كالورتول كي ليحطال بين ، اورمردول كي ليحرام ــ
ليحرام ــ

ولائل تفصیلیہ کے مقابلے میں ولائل اجمالیہ ہیں، یہ علماء اصول فقہ کا موضوع ہیں، وہ حضرات اصولی ولائل کتاب وسنت اوراجماع وقیال سے بحث کرتے ہیں، اس طرح ای جنس کے مقاب وسنت اوراجماع وقیال سے بحث کرتے ہیں، اس طرح ای جنس کے بعض اصولی تواعد ہے بھی وہ بحث کرتے ہیں، مثلًا امر مفید وجوب ہے، جب کہ ندب واستحباب کے لیے کوئی قریمنہ موجود ندہ و۔

یا نہی مفیرتحریم ہے جبتک کہ کراہت کا قریندنہ پایا جائے۔

فقه کی تعریف میں قطعی اور ظنی دونوں تئم کے احکام داخل ہیں، قطعی احکام کی مثال، جیسے نماز ظہر کی فرضیت اور حرمت خمر کا تھم، احکام ظدیہ کی مثال جیسے عورت کو چھوٹا ناقض وضو ہے یانہیں؟ اور سر میں سے پورے سر کا ضرور ک ہے، یا بعض جھے کا؟ وغیرہ۔

لبعض علماء مثلاً امام رازی وغیرہ کی رائے سیہے کہ طعی یا اجماعی مسائل، فقد کے مفہوم میں شامل نہیں ہیں۔

اس کے بالقابل ابن جمام ہیں، انہوں نے اس کے بالکل بھس رائے اختیار کی کہ فقہ نام (۱)سورة مائدہ:۳ (۲) رواہ التر تدی دالنہ انی وقال التر ندی حسن مجے بھٹاؤ قالمعائے: ج۲۲۲ ۲۲۸ ب مرف احکام قطعیکا، احکام ظدیہ فقہ کے دائرے میں داخل ہیں ہیں۔

لیکن فقہی کم آبوں میں عام طور پر علاء و فقہاء کا جوطر زہے اس سے ثابت ہوتا ہے کہ فقہ کے اندر قطعی اور ظنی دونوں طرح کے احکام داخل ہیں، انہوں نے اپنی کمآبوں میں دونوں طرح کے احکام حاصلہ ہوتا ہے کہ ان کے نزدیک فقہ کا حصہ ہونے کے احکام معاصلے میں فقہ کا حصہ ہونے کے معاصلے میں فارندی کا کوئی فرق نہیں ہے۔

نیز بی تطعی اورظنی بھی اضافی حیثیت اختیار کر لیتے ہیں ، ایک چیز بعض کے نزدیک ولائل و براہین کی بنا پر قطعی ہوتی ہے اور دوسرے اس کوئئی قر اردیتے ہیں ، اس لیے اس سلسلے میں کوئی محکم اصول مقرر نہیں کیا جاسکتا ، اس لیے احتیاط میہ ہے کہ قطعی اورظنی دونوں ہی احکام کوفقہ اسلامی کا حصہ تسلیم کیا جائے۔(۱)

#### شريعت اورفقه كالصطلاحي موازنه

عہداول میں شریعت اور فقہ میں کوئی اصطلاحی فرق نہ تھا، اس سے کہ دونوں کا اطلاق مکمل و بین پر ہوتا تھا، خواہ وہ وعقا کہ ہے متعلق ہویا احکام وآ داب سے .....البتہ اس دور میں بھی ایک فرق ضرور تھا ہ جس کو ہم نظر انداز نہیں کر سکتے ، وہ یہ کہ شریعت اس دین منزل کا نام تھ جس میں ہربات اللہ کی طرف سے بیان کی گئی تھی ، جبکہ فقہ میں وہ چیزیں بھی داخل تھیں جو ہم نے اپنے قبم واجتہا دسے اللہ کی طرف سے بیان کی گئی تھی ، جبکہ فقہ میں صواب وخطا دونوں کا احتمال ہے، اگر فہم صواب کے مطابق ہوتو استخر ان کی تھیں ، ظاہر ہے کہ فہم میں صواب وخطا دونوں کا احتمال ہے، اگر فہم صواب کے مطابق ہوتو دو ہو دو ہونے شریعت کا اطلاق ممکن نہیں ، لیکن اس کے باد جود وہ دائر وفقہ سے خارج نہیں ہے۔

البنة متاً خرین کے یہال'' فقه'' کا جواصطلاحی مفہوم متعین ہوا،اس میں اور شریعت اسلامیہ میں تھوڑ افرق ہے، جس کو ہم درج ذیل نکات کے ذریعہ بھے ہیں۔

<sup>(</sup>١) مجموعه فمآدى شخ الاسلام اين تيميه: ح ارم يمر

- (۱) منطق کی اصطلاح ہے اگر ہم فائدہ اٹھا کیں تو فقہ اصطلاحی اور شریعت کے درمیان عموم خصوص من وجہ کی نسبت ہے، لیعنی بعض احکام ایسے ہیں جہاں دونوں جمع ہوجاتے ہیں، درمیان عموم خصوص من وجہ کی نسبت ہے، لیعنی بعض احکام ایسے ہیں جہاں دونوں بحق ہوجاتے ہیں، اور شریعت بھی الیک بحک اللاق اور ان کو فقہ بھی کہہ سکتے ہیں اور شریعت بھی الیک بعض مواقع پر دونوں میں سے کی ایک بی کا اطلاق مکن ہے، مثلاً
- (الف) وہ احکام جن کاتعلق عمل سے نہیں بلکہ اعتقادات ،اخلا قیات ،روحانیت یا واقعات ہے ہان پرشریعت کا اطلاق تو ہوگا مگر فقہ کانہیں۔
- (ب) ای طرح اجتهادی احکام جن میں مجتهد سے خطاوا تع ہوتی ہو، پیفقہ کا حصہ تو ہیں مگر شریعت کانبیں۔
- (ج) کین وہ اجتہادی احکام جن میں مجتمد سے کوئی خطا سرز دنہ ہوتی ہو، وہ فقہ بھی میں اور شریعت بھی۔
- (۲) شریعت عموی نوعیت کے اصول وقو اعد کا نام ہے، جب کہ فقد انہی سے استخراج کے ہوئے احکام کا نام، گویا شریعت اصل ہے اور فقداس کی فرع، یا شریعت کامل ہے اور فقداس سے فروز۔
- (٣) شریعت دیات انسانی کے تمام گوشوں کوعام ہے، اس کیے کہ حافل شریعت رحمة للعالمین بیں۔
- (۳) شریعت پرایمان وعمل جرمکلف کے لیے لازم ہے، اس سے کوئی جارہ کارنہیں، خواواس کا تعلق ،عقید و سے جو یا عبادت ہے ،ادراخلاق سے جو یاسلوک ہے، جب کہ فقہی اقوال وجمہدات پرعمل لازم نہیں، ایک مجمہد کا اجتہا ددوسر ہے جہد کے لیے لازم نہیں۔
- (۵) مجتهدین کے اجتبادات پرزمان ومکان کے اختلاف کااثر پڑسکتا ہے، شریعت اسلامیہ پڑئیں۔
- (۲) شریعت کمل صواب ہے،اس میں خطا کا امکان نبیں ،اس کے برخلاف فقہاء کے

فہم واستنباط میں خطا کا امکان ہے۔

مرواضح رہے کہ یہ فرق خاص مغہوم واصطلاح کے اعتبارے ہیں اور ان کی نوعیت وافعل ہے، کین اب '' فقد اسلامی'' کا اطلاق جس عمومیت کے ساتھ ہوتا ہے، اس بیس اطلاق کے لحاظ ہے، اور دونوں میں کوئی خاص فرق نہیں ہے، اور فقہ کے اطلاق میں شریعت اسلامیہ بھی وافل ہے، اور اسلامی ماہرین قانون فقہ اسلامی کے دفاع میں جو پچھ گفتگو کرتے ہیں اس میں اس فتم کا کوئی فرق محوظ نہیں ہوتا، اور اس میں شریعت اسلامیہ بھی بحثیثیت قانون ذیر بحث آتی ہے، بالخصوص معاملات، سیاست اور عدالتی اور شہری قوانین کے سلسلے میں، گویا مغہوم واصطلاح کے لحاظ سے یا داخلی سطح پر فقہ میں اس میں شریعت اسلامی کے سلسلے میں، گویا مغہوم واصطلاح کے لحاظ سے یا داخلی سطح پر فقہ وشریعت میں بعض امتیاز ات موجود ہیں، گرخار بی سطح پر اطلاق کے لحاظ سے دونوں میں عملاً کوئی فرت نہیں ہے۔ (۱)

# قانون اسلامی کے ارتقائی ادوار اورخصوصیات

اسلامی قانون کا اصل سرچشمہ کتاب وسنت ہیں ہیکن ان میں غوروفکر ، اجتہاد واستنہا ہا،
اور حالات وواقعات پراصول شرعیہ کی تطبیق کاعمل اسلامی تاریخ کے جردور میں جاری رہا، اوراس کے نتیج میں قانونی ارتقاء کالسلسل قائم رہا، اس لیے قانون اسلامی کے یارے میں بیقصور حددرجہ سطحی اور طفلانہ ہے، کہ یہ ایک صدیوں پرانا اور فرسودہ قانون ہے، جوعہد جدید کے ترتی پذیر ربحیٰ اور مخانات اور نے انقلابات و تغیرات ہے ہم آجگ نہیں ہوسکتا ، اس تسم کی بات کرنے والے لوگ وراصل اسلامی قانون کی تاریخ ارتقاء سے بالکل واقف نہیں ہیں۔

اسلامی قانون نے صدیوں حکمرانی کی ہے، اور ہردور میں ماہرین قانون اور اعلیٰ ذہن ور ماغ کے لوگوں نے اس کوموضوع بحث بنایا ہے اس کا ایک مختصر تذکرہ درج ذیل ہے۔

اسلامی قانون کے تدریجی ارتقاء کا تجزیه کیاجائے تو اس کوسات() ادوار میں تعلیم کیاحاسکتاہے،

- (۱) دوراول:عهدنبوی
- (۲) دور دوم: عبد خلافت راشده بهلی صدی کے نصف اول تک۔
- (۳) دورسوم: بہلی صدی ہجری کے وسطے دوسری صدی کے ادائل تک،ال دور کوہم نقہی تاسیس کا دور بھی کہہ کتے ہیں، اس دور میں فقہ کو ایک مستقل علم کی حثیت حاصل ہوئی اور متعدد مکا تب فقہ وجود میں آئے۔
- (س) دور چہام: دوسری صدی کے آغازے چوشی صدی کے وسط تک اس دور میں اسلامی قانون کی تدوین اور اجتہاد واشنباط کے مل نے کافی ترقی کی ،اوراصول فقد کی تحیل ہوئی۔

(۵) دور پنجم: چوتمی صدی کے وسط سے ساتویں صدی کے وسط زوال بغداد تک، اس دور میں فقہی موضوعات پر بکٹرت کتابیں اور رسائل لکھے مسکتے، اور تخ تن وتر جیج کی گرم بازاری رہی۔

(2) وورہ مقتم: مجلۃ الاحکام کے زمانے ہے آج تک کا دور۔ ذیل میں ان تمام ادوار کی مختفر تفصیل پیش کی جار ہی ہے۔

#### ☆ دوراول: عبد نبوت

ای دوریس قانون اسلامی وجود پذیریموا، شریعت اسلامی کی بنیادی استوار ہوئیں، قانونی عناصر کی تنکیل ہوئی اس دور میں جملہ مسائل فقہ یہ کامر چشمہ خودرسول پاکھائی تھے اس دور میں وہ تمام مسائل جوقر آن پاک اورآپ کی احادیث سے ثابت ہوتے ان کوفقہ کہا جا تا تھا۔(۱)

کی دور پیل زیادہ تر توجہ تو حید، روشرک، اوراصلاح عقا کد پررہی، عملی احکام اور جزوی مسائل کی تعداد بہت مختصر رہی، زیادہ تر نمازیا بعض معاملات کے مسائل زیر بحث آئے، با قاعدہ تشریح اور قانون سازی کاعمل اجرت کے بعد مدینہ منورہ میں شروع ہوا، بیاجتہادی واستنباطی فقہ کے بجائے واقعاتی فقہ کا دورتھا، یعنی کوئی مسئلہ پیش آتا، تورسول اکرم عین سے رجوع کیا جاتا، اور آپ جوفر مادیتے، یا قرآن یا کی کوئی آیت کریمہ نازل ہوجاتی، وہ قانون کا حصہ بن جاتا، اس

وقت عام لوگوں کو بلکہ ان صحابہ کو بھی جن کو تراء صحابہ کہا جاتا تھا، اجتہاد واستنباط کی حاجت نہیں، اس طرح عہد نبوی میں فقہ اسلامی کا جو ذخیرہ تیار ہوا، وہ اگر چیکہ موضوعاتی طور پریدون نہیں تھا، لیکن قانون کے تمام اصول وقو اعد، اورا کثر مصالح ومفادات عامہ پر حادی تھا، اوران میں وہ تمامتر عموی بنیادین آگئی تھیں جن کی ایک محمل قانون کو ضرورت پڑتی ہے، اوران کی روشنی میں حیات اور معاشرہ کے تغیرات اور تبدیلیوں کا قانونی حل دریا فت کیا جاسکتا ہے، وضاحت کے لیے قرآن وحدیث سے چند نمو نے پیش کئے جاتے ہیں، جن میں قانون کی اساسیات اور عمومی بنیادوں کا مکمل تصور موجود ہوران کی روشنی میں زندگی کے بڑے سے بڑے مسئے کو تل کیا جاسکتا ہے۔ اوران کی روشنی میں زندگی کے بڑے سے بڑے مسئے کو تل کیا جاسکتا ہے۔

ان لا تزروا زرة وزراخري (١)

ترجمه: كوئى كى دومركابوجونيل المائة كا-

الانسان الاماسعي (٢)

ترجمه: انسان كودى ملے گاجوده كرے گا۔

☆یا ایهاالذین آمنوا اوفوا بالعقود (۳)

ترجمه: اے ایمان والوامعام ے پورے کرو۔

الحكام لتاكلوا الموالكم بينكم بالباطل وتدلوابها الى الحكام لتاكلوا فريقاً من اموال الناس بالاثم وانتم تعلمون (٣)

ترجمہ: اورآپس شاکیدوسرےکا مال ناحق ندکھا ڈاورند پہونچا ڈان کو حاکموں تک کہلوگوں کے مال کا ایک حصدناحق طور پر کھاجا ؤجب کہتم اس کوجائے ہو۔

ترجمه:ا ايان والو!ايك دوسر عكامال آپس ش ناجائز طور پرندكها وَ، مكريدكه باجم

(١) تح :٨٨ (٥) الماء:٢٩ (٣) الماء:٢٩ (٣) الماء:٢٩

رضامندی ہے تجارت کرو۔

الله يأمركم ان تؤدو االامانات الى اهلها واذا حكمتم بين الناس ان تحكموا بالعدل (١)

ترجمه: بینک الله تم کوهم دیتا ہے کہ امانتی ان کے مالکول کوادا کرد،ادر جب لوگوں کے درمیان فیلے کروتوانساف سے فیصلہ کرو۔

المربوا مال اليتيم الابالتي هي احسن حتى يبلغ اشده و او فوا بالعهد ان العهد كان مستولا (٢)

تسرجمه: اوريتيم كمال كي ياس نه جاؤهر بهتر طور پرجبتك كدوه جواني كوپروني، ادرعبدكولوراكروبيتك عبدكم تعلق بازيرس موكى

الطلاق مرتان فامساك بمعروف اوتسريح باحسان (٣)

تسرجمه: طلاق رجعی ہے، دوبارتک، اس کے بعد دستور کے موافق رکھ لیناما بھلی طرح ہے چھوڑ دیڑا۔

ثم وعلى السمولودله رزقهن و كسوتهن بالمعروف لاتضار والدة بولدها ولامولود له بولده (م)

تسرجمه: اور باب ك ذمه ان ورتول كاحسب دستور كهانا كير اب، نقصان ندديا جائ مال کواس کے بچیکی وجہ سے اور نہ باپ کواس کے بچیکی وجہ سے۔

﴿ وَجِزاء سيئة سيئة مثلها (٥)

ترجمه: يرائى كابدله برائى ، يرابر برابر

(1)النساء: ہ (۲)بنی اسرالیل: ۲ ۲۴

(٣)بقرة: ٢٢٥

(۴)بقره:۲۴۲ (۵)شوری: • ۽

☆اشهدوا ذوى عدل منكم(۱)

ترجمه: تم ايخ من سمعترلوكون كوشام بناؤ

☆ولاتكتموا الشهادة ومن يكتمها فانه الم قلبه (۲)

ترجمه: اورشهادت كومت جمياؤ، جوخص اس كوچمپاتا ہے اس كادل كذكار ہے۔

ان كان ذو عسرة فنظرة الى ميسرة (٣) الم

ترجمه: اگرمقروض ننگ دست ب، تواس كوسبولت حاصل جونے تك مهلت دو\_

﴿ بريد الله بكم اليسرو لايريد بكم العسر (٣)

ترجمه: الله تعالى تمهار علية سانى جابتا بمشكل مين دالنانبين جابتا

لله من حرج (۵) الدين من حرج (۵)

ترجمه:الله تعالى نے دين كے بارے مستم يريكي نہيں كى۔

☆فمن اضطر غيرباغ ولاعاد فلااثم عليه (٢)

ترجمہ: پھر جوکوئی بھوک ہے ہے اختیار ہوجائے نہنا فرمانی کرے اور نہ ذیا دتی تواس پر کوئی گناہ نہیں ہے۔

اس طرح کی بہت می آیات قرآن میں موجود ہیں جو قانونی درجہ رکھتی ہیں اور جن میں حیات انسانی کی عمومی بنیادوں کوزیر بحث لایا گیاہے،.....احادیث پاک میں بھی اس کی بہت سے مثالیں موجود ہیں چندمثالیں بطور نمونہ پیش ہیں۔

الاضرروالاضرار . (۷)
 الدجمه: نقصال نه خودا شا دندی اورکوپهونیا کـ

(۲)الطلاق: ۲ (۳)بقرة: ۲۸۳ (۵)النجم: ۷۸ (۲)بقره: ۱۷۳

(٤) ابن ماجد: ١٩٣٨ رومه ١٢ رومه ١٥ رموطا امام مالك: ٢٥ رص ٢٥ مده واقطني : ١٥ رص ١٥ مدير وك ما كم: ٢٥ - ٥٨ - ٥٨

انماا لاعمال بالنيات. (١)

ترجمه: بينك المال نيول پرموقوف يال-

🛠 على اليدمااخذت حتى تؤدى. (٢)

ان الله تجاوز لي عن امتى الخطأ و النسيان ومااستكرهوا عليه. (٣)

ترجمه: میری امت سے خطاء نسیان اور جری ذمدداری ساقط ہے۔

العارية مؤداة المنحة مردودة والدين مقضى والزعيم غارم. (٣)

تسرجه، عاریة لی بولی چیز واپس بوگی اور وقتی عطیه لونا دیا جائے گا ، قرض واجب الاوا ب، ضامن ذمه دار ہے۔

الولد لمن ولد على فراش ابيه وللعاهر الحجر. (۵)

ترجمه: بياى كام جس كافراش مادرزانى كے ليے پقر بـ

**الاوصية لوارث** . (٢)

ترجمه: دارث کے حق من وصیت درست بیں۔

المسلمون عند شروطهم الاشرطاحرم حلالًا او حلل حراماً. (2) ترجمه: مسلمان ابنی مانی موئی شرطوں کے پابند ہیں سوائے ان شرطوں کے جو کی طال کورام یا حرام کوطال بنائے۔

#### الشفعة كحل العقال . (٨)

(۱) منتق عليه مشكوة ۱۱۱ مركب الايمان (۲) رواه الترخدى وابودا وده وابين ماجه مشكوة باب الخصب والعاربة : ۲۵۵ (۲) معديث من ماجه مشكوة باب الخصب والعاربة : ۲۵۹ (۳) مديث من المنتق الكيم كالمنتج بي تحديم ۲۵۹ (۳) رواه الترخدى وابودا و ومشكوة باب الخصب والعاربة : ۲۵۹ (۵) انترجه ابن عدى بقسب الرابية بي مهم مرسم بهم (۵) انترجه ابن عدى بقسب الرابية بي مهم مرسم بهم (۵) ترخدى نتام مساور المادي عبرم ۱۸ مراسم المرابية بي مهم مرسم المرابع المشاهدة بي مرسم المرسم المرابع المراب

#### ترجمه: شفعدى كاكره كھولنے كے ماندے۔

یعنی شفعہ کا مطالبہ نوری ہونا چاہئے، جیسے کہ اونٹ والا اپنے اونٹ کی گرہ کھولنے میں دیر نہیں کرتا، اس تمثیل سے نقبہاء نے استدلال کیا ہے کہ شفعہ میں نوری مطالبہ شرط ہے، ورنہ حق ساقط ہوجائے گا، تا کہ خریدار کوصاحب شفعہ کے طویل انتظار کی زحمت اٹھانی نہ پڑے۔

یہ حدیث ان حقوق ومعاملات میں بھی اساسی اہمیت رکھتی ہے جن میں کسی فریق کو بغرض مہلت کچھ وفقت در کار ہوتا ہے ، مثلاً خیار رویت ، خیار عیب ، اور ابتدائی عدالت کے فیصلے کے خلاف ایمل دائر کرنے کاحق ، جیسا کہ آج کل مروج ہے ، تا کہ مقررہ مدت کے اندراندر حق طلب نہ کرنے کی وجہ سے مطالبہ یا جارہ جوئی کاحق ختم ہوجائے اور معاملات میں یکسوئی ہوجائے۔

البينة على المدعى واليمين على من انكر (١)

ترجمہ: بینہ یعنی ثبوت کا بار مدعی کے ذمہ ہے، اور جوا انکار کرتا ہے اس کے ذمہ ہے۔

نہ کورہ بالانصوص کے دستوری انداز فکر اور ان سے حاصل ہونے والے شمرات کو بغور دیکھنے
سے معلوم ہوتا ہے کہ معلی حدود کے اندررہ کر کلیات کو پینکٹروں جزئیات پرمنطبق کیا جاسکتا ہے،
اور ان سے بے شاراحکام مستدیط ہو سکتے ہیں۔

بالخصوص قرآن كريم كااسلوب يه به كدوه شرى ادكام كے سلسط ميں بنيادى اصول وضوابط في كرتا ہے، اور جزئيات ہے كم بحث كرتا ہے، دراصل اساى كليات وضوابط بى پر نظام عدل اور حيات اجتماعى كى عمارت استوار ہوتى ہے، اور يہ كليات انسانى ادراك اور فطرت كے مابين واسطہ ہوتے ہيں، قرآن نے دنيا كے سامنے حقائق ٹابتہ كا انكشاف كيا، ايسے حقائق جو ہردور اور ہرمقام كے ليے موزوں تے، آيات احكام مختصر سمى محرجس قدر ہيں شريعت كے تمام احكام اور جزئيات كو حاوى ہيں۔



## ☆ دور دوم: عهد خلافت راشده

عہد نبوی کے بعد اسلامی فتو حات کی کثرت، سلطنت کی توسیع ،اور اقوام عالم کے رجوئ بر اسلام ہونے کی وجہ سے متعدد جزوی مسائل بیدا ہوئے ، جن کے احکام صراحت کے ساتھ ترائن وحدیث میں موجو ذہیں سے ،اس لیے ضرورت پڑی عمومی اجتہاد کی ، اور اس طرح عہد صحابہ میں فقہی اجتہاد ات کا دور شروع ہوا ،اگر چیکہ عہد نبوی ہی میں بعض صحابہ کو جزوی طور پراجتہاد کی اجازت دی گئی تھی ، اور صحابہ بعض امور ومعاملات میں اجتہاد فرماتے سے ،مثلاً غزوہ نی قریظہ کے موقعہ پرعصر کی فرن کے دفت کے سلسلے میں صحابہ میں اجتہاد کی اختلاف ہوا ،حضرت معاذین جبل کو اجتہادی اختیارات کے ساتھ حضور نے یمن روانہ فرمایا ، (ا) حضرت علی ہے حوالے بعض مقد مات کئے گئے اور بارگاہ نبوت کے ساتھ حضور نے یمن روانہ فرمایا ، (ا) حضرت علی ہے حوالے بعض مقد مات کئے گئے اور بارگاہ نبوت کے ساتھ حضور نے یمن روانہ فرمایا ، (ا) حضرت علی ہے سے بڑے قاضی علی ہیں ) کا خطاب دیا گیا دغیرہ ۔ (۱)

<sup>(</sup>١) اعلام: جارس ٢٠ (٢) معكوة باب من قب العشر ة :٥٦٢

جس طرح کرج قانونی دفعات کا پابندره کرفیملد کرتا ہے، لیکن اگر کسی تفید بیس قانون سے اس کی رہنمائی نہ ہوتو وہ اپنی رائے سے عدل وانصاف کے مطابق فیملہ کرسکتا ہے، محابہ کرام جسی ای طرح عمل فرماتے تھے۔

علامہ ابن القیم نے اپنی کتاب اعلام الموقعین میں صحابہ کی تقبی رائے کی تعریف ہی ہے،

د جب کسی مسئلہ میں اولہ متعارض ہوں تو سیح تھم معلوم کرنے کے لیے قلب فکر دتا مل سے کام لے کر
جس نتیجہ پر پہونچتا ہے وہ رائے ہے، (۱)

ابن قيم في دائ كي تين تمين بيان كي مين:

(۱) صحیح (۲) باطل (۳) مشتبه

اور ہرتم کی جدا گانہ خصوصیات بیان کی بیں،اس لیے کہ محابہ کرام نے بعض مواقع پررائے کی ندمت فرمائی ہے،اور بعض صورتوں میں رائے پڑل کیا ہے۔

اس دور کی نقبی مساعی کا احاط کیا جائے تو بنیا دی طور پر دواہم خصوصیات نظر آتی ہیں۔

- (۱) اجتهاد كوفروغ مواءادرعام طور برصحابه في اس كواختيار كيا-
- (۲) اجماعی اجتهاد کی بنیاد پڑی اور متعدد نے مسائل میں صحابہ نے اجماعی فوروفکر کے بعد ایک متفقہ راہ عمل تلاش کیا، بالخصوص اس سلسلے میں صدیق اکبر اور فاروق اعظم کا کردار مثالی تھا، ان حضرات کا بالعموم بیمعمول تھا کہ نے معاملات ومسائل میں صحابہ کوجمع کرتے اور اجتماعی طور پران برخوروفکر کرتے ، (۲)

مثلاً ينتم بوت كى دراشت كامسكه، مؤلفة القلوب كى زكوة كامسكه، الملية يمل قحط كى بنا پروقتى طور پرچوركا ما تهدند كامنامله، (٣) ادر مجامدين ميس عراق ومصركى اراضى كى تقسيم كا قضيه وغيره-

<sup>(</sup>١) اعلام الموقعين: ج: إرض ٢ ٤ ، (٢) اعلام الموقعين: ج ارض ٢٢ مر

<sup>(</sup>٣) ميرت عمر بن الخطاب لا بن جوزي جس ٢٩ موازالية الخفاء: حيم الرساعلام الموقعين: جم مرس ٣١

اگر چیکہ اس دور میں محابہ کے درمیان انفرادی اختلافات بہت رہے، اور بعض مسائل میں اختلاف آخرتک رہا ہیں کہ عبد صدیقی اور عبد فاروقی میں نقبی اختلافات کم ہوئے ، محابہ کے فقبی اختلافات کا برواحسہ اس دور سے متعلق ہے جوعبد فاروتی کے بعد کا ہے۔



## دورسوم

## اللہ میلی صدی کے وسط سے دوسری صدی کے آغازتک

بیتاسیں فقہ کا دور ہے، حضرت عثمان غی کے آخری عہد خلافت میں بہت سے اہل علم محابہ کرام مرکز اسلام مدینہ منورہ سے نکل کر سلطنت اسلامی کے مختلف علاقوں میں پھیل محے، اورجو جہاں گئے اپنی فکر واجنہا و کے ساتھ گئے ، جس علاقہ میں تشریف لے گئے وہاں کے لوگ ان سے مربوط ہوئے ، یہیں سے مکاتب فقہ وجود میں آئے ، اور حضرات تا بعین میں نقطہ نظر کا اختلاف ہوا۔

#### علامه ابن قيم فرمات بين:

عہدتا بعین میں صحابہ کے جن تلافدہ نے مختلف علاقوں میں اپنے اثرات والے ان میں مخرت بعیرتا بعین میں میں میں ہے م حضرت سعید بن مسیّب، مدینہ میں ، حضرت عطاء بن الی رباح کمہ میں ، حضرت ابراہیم نخعی کوفہ میں ، حضرت حسن بھری بصرہ میں ، دور حضرت طاؤس یمن میں زیادہ مشہور مخرت حسن بھری بھران کے تلافدہ سے فقہ داجتہا دگی گرم بازاری رہی ۔

ای دور میں اہل حدیث اور اہل رائے ، دو کمتب فقہ وجود میں آئے ، اہل حدیث کامر کزمدینہ

(١) اعلام الموقعين : ج ارص ٢٢٠

اور اہل رائے کا مرکز عراق سمجماجاتاتھا ،ای کوجازی اور عراقی کھتب قار کے نام سے بھی جاناجاتا ہے۔ جاناجاتا ہے۔

ابل حدیث پرروایت کاغلبہ تھا، لینی تمام مسائل میں وہ احادیث وآثار کو بنیاد بناتے تھے، اس کے نتیج میں وضع حدیث کا سلسلہ شروع ہوااور پھرمحدثین کے یہاں علم الحدیث کافن وجود یذیر ہواتا کہ میجے اور غیر مجے احادیث میں امتیاز ہوسکے۔

اس کے بالمقابل الل رائے کا طبقہ نصوص کے ساتھ اجتہا دواستنباط اور فکر ونظر کو بھی استعال کرتا تھا، اور کسی مسئلہ میں قرآن وحدیث کی کوئی صراحت نہیں ملتی توضیح غیر شیخ ادھراُ دھر کی روایات میں الجھنے کے بجائے اجتہا دے اس کاحل نکالیا تھا، واقعہ سے کہ اس طبقہ نے اسلامی قانون کی روح کو پالیا تھا، اس لیے کہ صرف قرآن وحدیث کی تصریحات کو بنیا دینا ناتغیر پذیر حالات میں ممکن نہیں تھا، اس کا نتیجہ دوباتوں میں سے ایک باتھی۔

(۱) یا تو کسی مسئلہ میں قرآن وحدیث کی صراحت نہ یا کرمعذرت کردی جاتی کہ اس سلسلے میں اسلامی قانون میں کوئی تھم موجود یا معلوم نہیں ہے، اور ظاہر ہے کہ یہ مسئلہ کاحل نہیں ہے، اس سے اسلامی قانون کے بارے میں کوئی اچھاتھ ورقائم نہیں ہوسکتا تھا۔

(۲) دوسری صورت میتی که مسائل کے لحاظ سے نگ نگ حدیثیں گھڑی جا ئیں اور ان کو اسلامی قانون کا حصہ بنا کر پیش کر دیا جاتا۔

ظاہرہے کہ یہ پہلی صورت سے بھی بدتر صورت تھی، اس لیے کہ اس سے اسلام کی حقیقت منے ہوکررہ جاتی ، اور حقیقی اور غیر حقیقی اسلام میں فرق کر نامشکل ہوجا تا، اس لیے اہل رائے اور زیادہ سی ہوکررہ جاتی ، اور حقیقی اور غیر حقیقی اسلام میں فرق کر تان وحدیث کے سیح قانونی نصوص کا عمیت لفظوں میں جہتدین اور قانون اسلامی کے ماہرین نے قرآن وحدیث کے گوشش کی ، اور ان کی روشنی مطالعہ کیا اور ان کے اسباب وطل ، اور مقاصد ومصالح تک پہو نچنے کی کوشش کی ، اور ان کی روشنی مسائل ومعاملات کے احکام کی تخریخ کی ، اس طرح اس طبقہ کی مسائل جمیلہ سے اسلامی قانون مرتب صورت میں دنیا کے سامنے آسکا ، اور اس کھل ارتقاء کا تسلسل جاری رہا۔

ای دور میں اجتہاد کی مختلف صورتی سامنے آئیں، قیاس ، استحسان، استعسال و فیرو،
اجتہادادر قیاس کے برصتے ہوئے زور کے پیش نظراس دور میں اال ظاہر کا طبقہ پیدا ہواادراس نے
اجتہادادر قیاس کے بخصے ہوئے زور کے پیش نظراس دور میں اال ظاہر کا طبقہ پیدا ہواادراس نے
قیاس کی ختی سے مخالفت کی ، دا وُد ظاہر کی اور ابن حزم طاہر کی دغیرہ کا تعلق اس طبقہ سے تھا، کین بقول
شخ ابوالفد اء جب خوددا وُد ظاہر کی کو طواہر نصوص سے کام نہیں چلاء اور قیاس کی ضرورت بڑی تواس کو
در اور ختیار کیا۔

ای دور میں علم اور فقد کے مفہوم میں فرق کیا جانے لگا،علم کامعنی تھا ،معرفت نصوص لینی قرآن وحدیث کاملکہ، بالفاظ دیگرعلم بمعنی قرآن وحدیث کاعلم اور فقد کا مطلب تھا ان نصوص ہے فہم واستنباط کا ملکہ، بالفاظ دیگرعلم بمعنی روایت اور فقد بمعنی درایت استعمال ہونے لگا، لفظ سنت اور لفظ حدیث بھی دوجدا گاندا صطلاحات بن گئے۔

ای دور میں شیعی فقہ پیدا ہوئی، جو بعض اعتبارات سے فقہ اہل سنت سے مختلف ہے، البتہ اس کے فرقہ زیدیے کی فقہ نبید اہل سنت والجماعت سے قریب ہے، یہ فقہ حضرت زید بن علی زین العابدین کی طرف منسوب ہے، جو بہت او نیچ بایہ کے بزرگ اورامام تھے، کہا جا تا ہے کہ امام البوطنیفی آب کے تلاندہ میں تھے۔



## دور چہارم

## دوسری صدی کے اوائل سے چوتھی صدی کے نصف تک

تأسیس نقه کے بعداس دور میں نقه اسلامی نے غیر معمولی ترقی کی ، مختلف مکا تب نقه جن کا تصور تیسرے دور میں پیدا ہو چکا تھا، اس کی تفصیلی تشکیل اسی عہد میں ہوئی، بالخصوص جارمشہور ندا ہب کا وجودای دور میں ہوا۔

(۱) خفی (۲) ماکلی (۳) شافعی (۴) حنبلی

## مسلك حنفى

(۱) مسلک حنی کے بانی حضرت امام ابو صنیفہ نعمان بن فابت ہیں، آپ نساأ فاری ہیں، اورامام اعظم کے لقب سے مشہور ہیں عرام ہیں بیدا ہوئے، اور وہ اچر ہیں وفات پائی، امام صاحب توت استدلال اور زود ہمی ہیں مشہور ہیں، تہم واستنباط میں آپ کی ہستی ناور کاروز گار ہے دنیا کی کسی قوم کی علمی تاریخ نے امام صاحب جیسا صاحب فکر ونظر انسان پیدا نہیں کیا، امام صاحب اسلام کی حقانیت کی دلیل، فکر اسلامی کے ترجمان اور قانون اسلامی کے مستند شار تر ہیں، آپ کے نمیب نقتی میں زمانہ کا ساتھ و سے کی جو صلاحیت پائی جاتی ہے وہ کسی اور ند جب میں موجود نہیں ہم، امام صاحب نے اسلامی قانون کے ذوق ومزاح کو پالیا تھا، آپ کی فہم وفر است کا اعتراف ہم، امام صاحب نقتی ہم وفر است کا اعتراف میں ذمانہ نے اسلامی قانون کے ذوق ومزاح کو پالیا تھا، آپ کی فہم وفر است کا اعتراف ایک ذمانہ نے کیا، آپ تا بھی تھے، کی صحابہ کا زمانہ پایا اور ان کی زیارت سے بہرہ مند ہوئے۔ ایک خبلی فقبی کی عجد ماروق کے بعد فقہ اجتماعی کی تجدید آپ کے ہاتھوں ہوئی، آپ نے ایک مجلس فقبی کی عبد فاروق کے بعد فقہ اجتماعی کی تجدید آپ کے ہاتھوں ہوئی، آپ نے ایک مخبلس فقبی کی عبد فاروق کے بعد فقہ اجتماعی کی تجدید آپ کے ہاتھوں ہوئی، آپ نے ایک مجلس فقبی کی عبد فاروق کے بعد فقہ اجتماعی کی تجدید آپ کے ہاتھوں ہوئی، آپ نے ایک مجلس فقبی کی

بنیاد ڈالی، جس میں اس وقت کے جالیس عبقری علاء اور مختلف علوم وفنون کے ماہرین شریک ہوتے بنی د ڈالی، جس میں اس مور وفکر کرتے تھے، اس طرح امام صاحب کی کوششوں سے لاکھوں مسائل تھے، اور جد بیرمسائل پرغور وفکر کرتے تھے، اس طرح امام صاحب کی کوششوں سے لاکھوں مسائل قامیند کئے جن میں اڑتمیں (۳۸) ہزار کا تعلق عبادات سے اور باقی کامعاطات سے تھا۔(۱)

فقہ نقد بری کی بنیاد بھی آپ ہی نے ڈالی یعنی تاریخ میں پہلی بارمستقبل کی امکانی صورتوں میں نیا نقد بری کی بنیاد بھی آپ ہی نے ڈالی یعنی تاریخ میں پہلے میں کہا مام ابو حنیفہ پہلے محض میں ہے آپ نے تعرض کیا ، اور ان کے فقہی احکام پر بحث کی ، کہتے ہیں کہ امام ابو حنیفہ پہلے محض ہیں جنہوں نے کتاب الفرائض اور کتاب الشروط تیار کی ، ان سے پہلے مستقل طور پر کسی نے ان کوموضوع بحث نہیں بنایا تھا۔ (۲)

آب کے دومشہور تلاندہ حضرت امام ابو یوسف ؓ،اور حضرت امام محمد نے فقہ حنی کو کمانی صورت میں مدون کیا،امام ابو یوسف ؓ نے کتاب الخراج ،کتاب الآثار اورامام محمد نے ظاہر الروامیة کی کتاب اور دیگر کتابیں تحریر فرمائیں۔

فقه حنفی کی کتابی اصطلاح میں ان دونوں بزرگوں کو''صاحبین'' امام صاحب اور مام ابو پوسف کوشیخین ،اورامام صاحب اورامام محد کوطرفین کہاجا تا ہے، فقه حنفی کی تدوین واشاعت میں ان دونوں تلا مذہ کا کر دار کلیدی ہے۔

#### مسلك مالكي

(۲) مالکی فدہب امام مالک بن انس اصحی کی طرف منسوب ہے، آپ مدینہ کے ممتاز عالم اور اہل جاز کے پیٹواہیں ہوج ہیں پیدا ہوئے، اور ایسا ہیں وفات پائی، آپ کا شار بھی اصحاب رائے علماء میں ہوتا ہے، آپ نے حدیث پرایک شاہ کارکتاب ''مؤطامالک''تحریفرمائی۔ برائے علماء میں ہوتا ہے، آپ نے حدیث پرایک شاہ کارکتاب ''مؤطامالک' 'تحریفرمائی۔ آپ مرکز اسلام مدینہ میں تھے، اس لیے پورے عالم اسلام میں آپ کا فیض ہو نجا، امام ابوصنی نہ ہے۔ اور اور علی خلاہے، ملاقات کے بعدامام صاحب کی عظمت ابوصنی نہ ہے کو بیٹ کے بوٹے قائل ہوئے۔

#### مسلك شافعي

(۳) شافعی خدہب امام محمہ بن ادریس القرشی الشافعی کی طرف منسوب ہے، وہا ہے میں بہتام غزہ پیدا ہوئے، بجین بی جس والد کا سایہ سرے اٹھ گیا، بخصیل علم کے شوق میں عراق اور جاز کا سفر کیا، اور امام ابوضیفہ کے اصحاب اور امام مالک سے علمی استفادہ فرمایا، پھر معرین اور جاز کا سفر کیا، اور امام ابوضیفہ کے اصحاب اور امام مالک سے علمی استفادہ فرمایا، پھر معرین اقامت فرمائی بہیں ہے آپ کے دو شم کے اقوال وجود جس آئے، تول قدیم اور قول جدید" آپ نامت فرمائی محت فقی کی بنیادر کمی '' کتاب الام' اور ' رسالۃ الاصول' جیسی و قیع کتابیں تھنیف فرمائیں، وفات بین معلول کے مقام بر ہوئی۔

## مسلك حنبلي

(۳) مسلک طنبلی امام احمد بن طنبل الشیبانی کی طرف منسوب ہے، بغداد میں ۱۹۳ میں بھی بھی اور میں ۱۹۳ میں بھی بھی بھی اور میں اللے میں مشافعی ہے شرف کمند حاصل ہے، آپ نقبها بحد ثین کے سرخیل ہیں، جن کواس دور میں اہل حدیث کہا جاتا تھا، فقد الحدیث کے آپ خصوصی علمبر دار تھے، آپ پر حدیث کا رنگ عالب تھا، آپ نے منداحمہ بن طنبل تحریر فرمائی، وفات اس میں ہوئی۔

ان انترار بعد کے علاوہ اس دور میں اور بھی کنی اکا برائمہ اور بھتہدین پیدا ہوئے ،مثلاً اہام ابوطنیفہ کے استاذ حماو بین البی سلیمان ، اہام مالک کے اساتذہ میں حضرت ربیعۃ الرائی ، اہام ابین شہاب زہری ، اور حضرت بھی بن سعید ، اہام ابوضیفہ کے بم عصروں میں امام بعفر صادق ، حضرت زید بن علی زین العابدین ، اور حضرت بھی بن سعید ، اہام ابوضیفہ کے بم عصروں میں امام بعفر صادق ، حضرت زید بن علی زین العابدین ، اہام اوزاعی ، قاضی عبدالرحمٰن بن ابی لیلی ، حضرت ابن شبر مد، حضرت لیث بن سعد وغیرہ ان حضرات کا علمی مقام بہت بلندتھا ، اور ان کی بعض فقہی آراء کتب حدیث وفقہ میں آئے تک محفوظ ہیں ، مگران معشرات کے مسلک فقہی کو وہ بقائے دوام حاصل نہ ہو سکا جو انتہ ار بجہ کو ہوا۔

ای دور کے آغاز میں اہل حدیث اور اہل رائے میں بخت علمی مشکش کا آغاز ہوا، لیکن پھر رفتہ

رفته اس میں اعتدال بیدا ہوگیا ، اور زیاد و ترفقہاء مجتمدین نے حدیث اور فقد دولوں کے احتواج سے کام لیا ، مثلاً امام محمد نے حجاز پہو نج کرامام مالک سے مؤطا کا درس لیا ، امام شافعی نے امام مالک سے حدیث کا اور امام محمد سے فقہ کا درس لیا ، امام ابو پوسف نے نہ مدید کا سفر کیا اور امام مالک سے ملاقات کی اور ان سے ملمی استفادہ کیا ، غرض اس دور میں وہ نج جو پیدا ہوگئی تھی ، کم ہوتی چلی گئی ، بقول شخ ابوز ہرہ دونوں مسلکوں نے ایک دوسر سے محافقہ کرلیا '۔ (۱)

﴿ اس دور میں فقہ اسلامی کی تدوین عمل میں آئی، اس سلسلے میں اولیت کا سہراامام ابوحنیفہ کے سر ہے، اور مام محمد کی تصانیف اورامام مالک کی مؤطا اورامام شافعتی کی کتاب الام کا کردار بھی بہت زیادہ اہمیت رکھتا ہے۔

کے اس دور میں اصول فقد کی تدوین عمل میں آئی ، ادرامام ابوصنیفہ کے مقرر کردہ مناجی استنباط کی روشنی میں امام ابویوسٹ نے اصول پرایک کتاب کھی، مگروہ کتاب اب نایاب ہے، کھرامام شافعی نے فقہ عراق اور فقہ ججار کوسامنے رکھ کراصول فقہ پر" رسالیۃ الاصول" نامی کتاب تحریر فرمائی ، جوموجود کتابوں میں اصول فقہ کی پہلی کتاب ہے۔

اسطلاحات وجود پذریهوکیس اصطلاحات کوستفل فن کا درجه حاصل موا، اور بے شارفقهی اصطلاحات و جود پذریه وکیس -

کی اس دور میں مسلک حنفی کوسیاسی عروج حاصل ہوا، اور بیسلطنت اسلامی کا دستوری میں مسلک حنفی کوسیاسی عروج حاصل ہوا، اور بیسلطنت اسلامی کا دستوری مذہب بن گیا، قاضی ابو یوسف تاریخ اسلامی میں پہلی بار'' قاضی القصاق'' کے منصب جلیل پرفائز ہو کے اور عدالتوں میں ان کے مقرر کردہ قضا قاکوغلبہ حاصل ہوا۔

<sup>(</sup>١) مقدمه أكملكية ونظرية العقد الوزهر



## چوتھی صدی کے وسط سے ساتویں صدی کے وسط تک

اس دور میں غیر محدود اجتہاد کاعمل رک گیا، اور اس کی جگہ جزوی یا مقید اجتہاد نے لے لی،
فقہی تحقیقات و تعلیقات کا سلسلہ جاری رہا، ہر مذہب میں بڑی تعداد میں محققین اور مصففین پیدا
ہوئے، اور ہر مذہب کے علماء نے اپنے مذہبی دائرے میں رہتے ہوئے جزوی اجتہاد کے ذریعہ
جدید مسائل کاحل تلاش کیا۔

ای دور میں بیرائے عام طور پرمشہور ہوئی کہ اجتہا دمطلق کا دروازہ بندہوگیا ہے، اس لیے کہ اب بیلے جیسے اصحاب علم دورع اوراہل فکر ونظر فقہاء باقی نہیں رہے، اس لیے اگراس سلسلے و آزادانہ طور پرای طرح باقی رکھا جائے تو اندیشہ ہے کہ بعض نااہل مدعیانِ اجتہا داسلامی فقہ کی اس عالیشان عمارت کو نقصان نہ یہو نچادیں، جس کی تغییر صحیح علمی اصولوں پرائمہ عظام کے ہاتھوں کمل موگی ہے۔

اگراس دور کے حالات کا تاریخی تجزیه کیا جائے تو کئی اسباب نظراً تے ہیں جن کی بنا پرعلاء نے اجتہاد کا درواز ہ مسدود ہونے کا فیصلہ کیا۔

## (۱) مسلکی تعصب

مخلف مسالک کے علاء ونقہاء میں بہت زیادہ ندہبی تعصب پیدا ہو گیاتھا، جس کی بناپر لوگوں نے مطلق اجتہاد پرخدمت کرنے کے بجائے اپنے فدہبی مجتمدات کی خدمت کورجے دی۔

#### (۲) عبدهٔ قضاء

ایک خیال میہ ہے کہ شروع میں خلفاء کا طریقہ تھا کہ قضاء کے لیے صاحب اجتہا رعلاء کو منتنب
کرتے تھے، کیکن جب اس اہلیت وصلاحیت کے علماء باقی شدہ ہے تو مقلدین کوترجے وی جانے گئی،
تاکہ ایک معین ند جب کا بیابندرہ کرا جرائے احکام میں مددگار ثابت ہوں، اس کی وجہ ہے عام طور پر علماء نے اجتہا دمطلق کے بجائے تقلید کا راستہ اختیار کیا۔

خلفاء کے اس مل کے پیچھے اعتماد کی کمی کا بھی دخل تھا کہ اب اتن صلاحیت کے علاء عام طور پرموجود نہیں سے جن کے اجتہاد اور تقوی پرلوگوں کو اعتماد ہو، اس لیے کمتر صلاحیت کے مجتمدین کو قضاء کا منصب تفویض کر دیاجاتا تو عدالت پرعوام کا مطلوبہ اعتماد باقی نہ رہتا، اور عدالت کا وقار مجرد ح ہوتا، اس لیے اسلامی حکومتوں نے فیصلہ کیا کہ شہور ندا ہب کے مقلدین کویہ منصب دیاجا کے اور وہ اپنے نہ ہب کے اصولوں پر تضاء کا کام انجام دیں۔

#### (۳) تدوین مذاهب

علادہ ازیں مشہور نداہب پوری طرح مرون ہوکر عوام میں معروف ہو بچے ہے ، ادران سے
استفادہ کرنا آسان ہو چکاتھا، اس لیے آسان کوچھوڑ کر اجتہاد جیسے مشکل عمل کواختیار کرنا متر وک
ہوگیا، ابتدائی زمانہ میں پیش آمہ ہواقعات کے متعلق احکام شرعیہ ند ملتے تو مجور آلوگ اجتہاد سے کام
لیتے ہے، مگر جب حضرات مجتہدین نے اس بارعظیم کواپنے کندھوں پراٹھا کر ہرشم کے واقعات
پرجود قوش پذیر ہوئے باان کے آئندہ واقع ہوئے کا اختال تھا احکام مدون دمرتب فرماد سیے، تواب
لوگوں کو اجتہاد سے کام لینے کی ضرورت نہیں رہی، اس لیے کہ اجتہاد ایک ضرورت کاعمل ہے،
بالضرورت اجتہاد کوئی معنی نہیں رکھتا۔

البنة جزوى إدر انفرادي اجتهاواس دور مس مجى جارى رباء ادرعلماء وفقها ومختلف مسائل ميس

## ائی فقہی تحقیقات ہے امت کومستنفید فرماتے رہے۔

## (۴) زمانی اور علمی تقدم کااثر

اوراہم ترین بات میتھی کہ ائمہ متفدیین کا زمانی تقدم اور علمی تفوق متاُخرین کے لیے ان پراعتاد کا باعث بنا، بعد کے ادوار میں اس علم اور تقویٰ کے علماء پیدائہیں ہوئے ، اس لیے متاُخرین نے بعد والوں کے بجائے پہلے والوں پراعتا دکرنا زیادہ مناسب سمجھا۔

اییانہیں تھا کہ ائمہ متقد مین نے لوگوں کو اپنی تقلید کی ترغیب دی ہو، بلکہ انہوں نے اپنے امکان بھرعام لوگوں کواس سے رو کئے ہی کی کوشش کی ، اور ترغیب دی کہ خوداجتہا دو تحقیق کی راہ پرلگ جا کمیں بلیکن ہے۔

ای سعادت بزور بازو نیست

تا نه بخشد خدائے بخشدہ

متأخرين بلكدان كےمعاصرين نے بھی ان كى عظمت كے سامنے اپناسرخم كرديا۔

اس دور میں علم اصول فقه کوجھی کا فی فروغ ہوااوراس موضوع پر بکترت و قیع علمی سی ایس کی گئیں۔ ستابیں کھی گئیں۔

- الم المعلى ترقيح اورتخ ترجي وتقيح كمل نے بھي اس دور ميس كافي ترقى كى۔
  - ای دوریس فناوی کی کتابوں کا آغاز ہوا۔
  - کے اور علمی ونقہی مناظروں کی گرم بازاری بھی اس عہد میں خوب رہی۔



# دور شم

### ساتویں صدی کے وسطے ۲۸۲اھ تک

بي نقبي انحطاط اور جمود كادور ب، اجتهاد ، تحقيق وتخ يج اور ترجيح وتنقيح كاعمل عام طورير موقوف ہوگیا ،اوربیسارے امور اجتہادگنتی کے چندعلاء میں محصور ہوکررہ گئے،عام طور پرلوگوں کی توجدان امورعالیہ کے بجائے دوسرے غیراہم امور کی طرف ہوگئ، اوراس کی وجہ غالباً بیتھی کہ لوگوں نے بیمسوس کیا کہ احکام نقبیہ یربوی حدتک کام بوراہو چکاہ ادر مزید کسی کام کے لیے بوے یمانے پرضرورت نہیں ہے، اس لیے وہ لوگ فقہی سرمایوں کی تہذیب و تنقیح میں مصروف ہو گئے، یہیں سے اختصارنویی اورمتن نویی کا رجحان پیداہوا،حفظ وضیط کے نقطہ نظرے علماء۔طلب اور قاضیوں کے لیے فقہی کتابوں کی تلخیصات اور متون لکھنے کی طرف متوجہ ہوئے اگر چہمتن نولسی کا ر جھان دوسر ہے علوم وفنون میں پہلے سے شروع ہو چکا تھا ، مگرفقہی کتابوں کے لیے بیاسلوب ای دور میں شروع ہوا، اور ہر مذہب کے فقہاء نے اس میں حصد لیا، ادراس اسلوب کو اخری سے آخری حدتک پہو نیایا ، بیاس دور کا ذوق تھا اوراس وقت کے لحاظ سے عام علماء، طلبہ اور قاضوں کی ضرورت کےمطابق تھا،اس کی اہمیت کا الکارنہیں کیا جاسکتا،عصرحاضر کے بعض مصنفین نے ساتویں صدی کی فقہی متن نویسی کومنفی رخ دینے کی کوشش کی ہے، مگریداس دور کے حالات سے نا دا تفیت کی علامت ہے، ہردور کی ضرور بات کے لحاظ سے اللہ تعالیٰ علماء کو بعض امور کی توفیق دیتے ہیں، اوراس دور میں انہی امور کی انجام دہی بری ضرورت مانی جاتی ہے، بعد کے حالات جب اس سے مختلف ہوجاتے ہیں تو طرزعمل بھی تبدیل ہوجا تا ہے، گران کی علمی اور تاریخی اہمیت کا الکارنہیں کیاجاسکتا

## ☆ نقهی تطبیقات کی تدوین اور کتب فراوی کی تالیف

اس دوریش فقبی جہدات کی موضوعاتی مدوین، اور کتب فیاوی کی تالیف کا کام تیزی ہوا، اس کا آغاز دورین جہدات کی موضوعاتی مدوریس اس کام پرخاص دھیان دیا گیا، سرکاری مفتیان، اورعلاء وفقہاء جن ہے عوام مسائل ومعاملات کے لیے رجوع کرتے تھے، ان کے قاوئ کا کی صورتوں میں جمع کئے گئے، ان میں ہاکڑ کتب فیاوگی ایواب فقہید پرمرتب کی گئیں، ان میں کتابی صورتوں میں جمع کئے گئے، ان میں ہاکٹر کتب فیاوگی ایواب فقہید پرمرتب کی گئیں، ان میں نظری اصول اور بنیادی احکام کے نتائج ورج بیں، اوران میں اتفاقا پیش آمدہ واقعات پر تطبیق ہونے کی پوری صلاحیت پائی جاتی ہے، اس کے علاوہ ان کی ابوں میں کثیر الوقوع حوادث کے تعلق سے نصوص شرعید باسانی مل جاتی ہیں، کیونکہ جدید واقعات اکثر و بیشتر گذشتہ واقعات کے مماثل موسے ہیں۔

اس دور کی کتب فناوی میں بعض کتابیں بری اہمیت کی حامل ہیں، مثلاً فناوی تارخانیہ

## احکام پعض فقہی جزئیات کے بارے میں خلیفہ وفت کے خصوی احکام

اس دور بیس اس مشہور نقبی ضابطہ سے والمیان مملکت اور قاضیوں نے بہت فاکدہ اٹھایا، جوعام طور پرکتب نقہ بیس ندکور ہے، لینی اسلامی اجتہاد والی عام، لینی خلیفہ یا نائب خلیفہ کواس امر کا مجاز قر اردیتا ہے، کہ وہ بعض شرعی احکام کی عمومیت اور تطبیق کو محدود کرد ہے، یا وقتی مصلحت کے پیش نظر قول مرجوح پر عمل کرنے کا تھم دے، خلیفہ کے تھم کی وجہ سے وہ قول رائے اور واجب العمل ہوجائے گا، مصالح مرسلداور "تبدل احکام بہ تبدل زبان "کے اصول کے تحت ہمارے نقہاء نے اس کی تصریح فرمائی ہے، مختلف ابواب میں نقتہاء کی تصریحات موجود ہیں، کہ اگر سلطان وقتی مصالح کی وجہ سے بعض جائز عقود و محاملات کو ممنوع قرار دے کی تصریحات موجود ہیں، کہ اگر سلطان وقتی مصالح کی وجہ سے بعض جائز عقود و محاملات کو ممنوع قرار دے کو تاس کے تھم کی وجہ سے وہ باطل یا موقوف یا غیر نافذ ہوجا تھیں گے، مثلاً

ناوی شامی کے باب الوقف میں فرکورہ، کہ مولانا الوالسعو دمفتی مملکت عثانیہ وقاضی مطلق نے بیان مطفظنیہ نے (بعہد سلطان سلیمان وسلطان سلیم) جو مثاخرین حنفیہ میں بوے متند عالم تے، بیان فرمایا کہ فرمایا کہ فرمان شاہی شرف صدور لایا ہے کہ اگر مقروض اپنی جا کداد کو وقف کرنا جا ہے تو تا بحد قرض اس کا وقف غیرنا فذ ہوگا، کیونکہ بعض قرض دار قرض کی ادائیگ سے بہتے کے لیے اس تم کی حرکت کیا کرتے ہیں، اور اسی بنا پر فقہاء نے بھی ایسے وقف کوشر عاممنوع قرار دیا ہے، حالا نکہ کتب فقد میں مصرح موجود ہے، کہ مقروض شخص کا وقف کرنا درست ہے، خواہ قرض اس کی پوری جا کداد ہی پر حاوی ہو، اس لیے کہ قرض کی ذمہ داری اس کی دادت سے متعلق ہے، نہ کہ نقس مال سے۔ (۱)

نیز فقہاء نے اس امری صراحت فرمائی ہے کہ لقط (پڑی ہوئی چیز) اگرالی چیز ہوجس کر کھنے پرخرج عائد ہوتا ہوجیسے کوئی جاٹور تو قاضی یا تو اس کوفرو دخت کر کے قم بحفاظت رکھنے کا حکم دے یا ممکن ہوتو کرایہ پرچلانے کا حکم دے تا کہ کرایہ کی آندنی سے اس کے گھاس دانہ کا انتظام ہوجائے

<sup>(</sup>۱) روالحتار: جسرص ۲۹۵–۲۹۹ رباب الوتف

اور ما لک اس کے قرض میں مبتلانہ ہو۔

اورا گرلقطہ کوئی مفرور نظام ہوتو قاضی اس کومزد دری پرن لگائے تا کہ دہ بار وہ ہو گئے ۔ نہ جائے ، بلکہ اس کوفرو شت کر کے رقم مالک کے لیے محفوظ کراد ہے، اور بیا بی مالک ناام پہنا فذہ ہوگی، بینی بہالکہ اس کوفر و شت کر کے رقم مالک کے لیے آئے تو وہ اس بیج کوشج نہیں کرسکتا کیو تا۔ ایک بی شخکمہ عبد اس کوعلم ہوجائے اور مطالبہ کے لیے آئے تو وہ اس بیج کوشج نہیں کرسکتا کیو تا۔ ایک بی شخکمہ عدالت کے حدود افتتیار میں داخل ہے۔

لیکن صاحب در مختار نے مولا نا ابوالسعو دی فرمودات میں سے بیہ بات بھی تحریری ہے کہ بھا گئے والا غلام اگر فوجی غلاموں میں سے ہوتو اس کے متعلق شاہی تھم بیہ ہے کہ قاضی اس کوفروخت نہ کر سے تا کہ فوجی خدمت سے بھا گئے کے لیے غلام اس کوذر بعید نہ بناسکیس ، فرماتے ہیں :

''الیی صورت میں ان غلاموں کا بیچ کرنا سیجے نہ ہوگا ، اگر بیچ کردی جائے تو خریدار ہے واپس لے کر قیمت لوٹادی جائے 'اسی طرح اگر عوام الناس میں ہے کسی کا غلام بھا گ جائے اوراس کو کھلے نقصان سے فرو دست کردیا جائے تو یہ بیچ بھی غیر سیجے ہوگی ،اس کی بابت بھی شاہی فرمان صادر ہوا ہے اور اس بھی شاہی فرمان صادر ہوا ہے اور اس بھی شاہی فرمان صادر ہوا ہے ہوئے تا بل ہیں۔(۱)

خلفائے عثمانی کے زمانے میں اس خصوصی نقعبی اختیار کا بکثریت استعمال ہوا، اور کی مسائل میں اس نتم کے فرمان صا در ہوئے۔

اسلامی فقہ کی یہی لچک، فراخ حوصلگی، اور عملی صلاحیت ہے، جس نے اس کو ہر دور اور ہر نسل کی ضروریات کے لیے کارآ مد ہنا دیا ہے۔

ای دور کے آخریس جدید تقاضوں ادراسلوب کے مطابق مسائل واحکام کی تدوین وتر تیب کا آغاز ہوا، مثلاً حنی مذہب (جو دولت عثانیہ کا مذہب تھا) کے اصول کے مطابق جدید فقہی ضروریات اور پورپ کے ساتھ اقتصا دی روابط کی وجہ سے نے تو انین وضع کئے گئے۔

## 4

# دورمفتم

## المجله کی اشاعت (۱۲۸۲ھ) ہے آج تک

اس آخری دور کواسلامی فقہ کے اسلوب اوراس کی عدالتی اہمیت کے لحاظ ہے بقول ڈاکٹر مصطفیٰ احمد الزرقاء تین اہم تاریخی امتیازات حاصل ہیں:

اول: مجلة الاحكام الشرعيه كي اشاعت بحثيت قانون مدني ازروئ فقه منفي

دوم: قانون سازی کے دائرہ کی وسعت،جس کی ابتداء اس سے پہلے دور میں ہوئی

تھی ،اور فقہ اسلامی کی عالیشان ممارت کے پہلومیں ایک عظیم قصر قانون کی تیاری۔

سوم: عبد حاضر يس تمام اجتهادي ندابب ساستفاده كارجان

## (۱) المجله کی اشاعت

المجلة کی اشاعت سلطنت عنانیه کاعظیم الثان کارنامہ ہے، اس مجلّہ کی ضرورت اس لیے پڑی کہ فقہی مسائل کتب فقہ میں بھر ہے ہوئے ہیں، اوران میں عصرحاضر کی قانونی ترتیب کے بجائے ان کی اپنی مستقل ترتیب ہے، جب تک سلطنت عثانیہ میں شرقی عدالتوں کارواج رہا کوئی وقت نہیں تھی، لیکن جب شرقی عدالتوں کی جگہر کاری عدالتوں کا آغاز ہوااوران میں نہ ببی لوگوں کے بجائے غیر نہ ببی لوگوں کو جج کی حیثیت سے تقرر کیا گیا، توان کے لیے فقہ کے اس بحرنا پیدا کنار سے احکام ومسائل کی تخریخ کی حیثیت سے تقرر کیا گیا، توان کے لیے فقہ کے اس بحرنا پیدا کنار سے احکام ومسائل کی تخریخ کا کھل مشغول ہوگیا، اس لیے ضرورت پڑی کہ نے ججوں نے جس طرز تعلیم پرقانون پڑھا ہے اس طرز جدید پر نقہی مسائل کو مرتب کیا جائے ، چنا نچے سلطان کی طرف سے تعلیم پرقانون پڑھا ہے اس طرز جدید پر نقہی مسائل کو مرتب کیا جائے ، چنا نچے سلطان کی طرف سے

البته بعض مصلحتوں کے بیش نظر بعض مرجوح اقوال کو قبول کرلیا گیا، اس کتاب میں کل امام المحارد فعات بین، اور مختلف عنوا نات کے تحت ۱۱ رحصوں میں منقسم ہے، اور ہر حصے میں چندا بواب اور ہر باب میں بھو صلیں بین، کتاب کا آغاز کتاب البیوع سے ہوا ہے، اور اختتام کتاب القفاء پر، اور تر تیب جسب ذیل ہے۔

"البيوع، الاجارات، الكفالة، الحوالة، الرهن، الامانات، الهبة، الغصب، الاتلاف، البحضو والاكراه، والشفعة، الشركات، الوكالة، الصلح، الابراء، الاقرار، الدعوى، البينات والتحليف، القضاء".

مجلس نے اس مجموعہ کانام 'مجلۃ الاحکام الشرعیہ' رکھا، شروع میں مقصد تالیف بیان کیا گیا ہے، اس کے بعد مقدمہ ہے جس میں دومقالے ہیں، پہلا مقالہ تعریف وقت مقدمہ ہے جس میں دومقالے ہیں، پہلا مقالہ تعریف وقت مقدم فقہ سے متعلق ہے، اور دوسر سے مقالے میں چند ضروری کلیات فقہ کاذکر ہے، جن پراکٹر احکام کامدار ہے، ان کلیات کی تعداد ۹۹ رہے، پہلا کلیہ میہ ہے۔

"الاموربمقاصلها" (بركام يس مقعنه كااعتبار بوگا) ا درآخرى كليه يه ب

''من سعیٰ فی نقض ماتم من جهته فسعیه مو دو د علیه ''(یعیٰ جو مُضائی طرف سے کوئی معاملہ کمل کر چکا ہو، اب اگراس کوتو ڈنے کی کوشش کرے گا تو اس کی سعی رد کر دی شعبان ۱۹۲۳ء میں سلطان نے فرمان جاری کیا کہ آئندہ اس مجموعہ کے مطابق عمل کرنا لازم ہوگا، ادرسرکاری عدالتوں میں ای کے موافق کارروائی کی جائے گی، اس طرح سلطانی فرمان کے ذریعہ عدالتوں میں اس مجلّہ کوادلین اہمیت حاصل ہوئی، اوردوسری کتب فقہیہ کی حیثیت ٹانوی ہوگئ۔

#### انون سازی کے دائرہ میں وسعت اوراس کے اسیاب

(۲) اس آخری دور میں قانون سازی کا حلقہ بے حدوسیج ہوگیا، اور مختلف اسلامی ملکوں میں مختلف مور میں قانون سازی مختلف موضوعات پر قوانین وضع ہوئے، بالحضوص مدنی، فوجداری اور انتظامی امور میں قانون سازی کاعمل کانی تیز رہا۔

اس موضوع برڈ اکٹر مصطفیٰ احمد الزرقاء نے اچھا تجزید کیاہے، لکھتے ہیں: "درنی قانون سازی تین امور میں داضح طور سے نمایاں ہے۔

(۱) تجارتی توانین (۲) جائداد کے توانین (۳) ادراصولی توانین

جیسے قانون اجراء اور قانون مرافعہ جس کو ہمارے یہاں قانون محا کمات حقوق کہا جاتا ہے، مملکت عثانیہ اور دیگر مما لک اسلامیہ جیسے شام، فلسطین ، اور عراق میں اس زور وشور سے قوانین وضع ہوئے ہیں کہ قریب قریب فقہ کے تمام ابواب میں کم وہیش قانونی تعدیل کاعمل نظر آتا ہے۔ قانون سازی کی اس تیزر فقاری میں مندر جہ ذیل عوالی اثر اعداز ہوئے ہیں۔

- (۱) ہرملک کے اندر اور باہر اقتصادی روابط میں تغیر وتبدل جن میں ہے کچھ تو مقامی عرف کی وجہ سے ہوا، اور کچھ یور پی ممالک سے اخذ کیا گیا، جیسے شرکت محد دو (لمیٹڈ کمپنی) یا تجارت میں کمیشن ایجنٹ کاطریقہ، اور بیراورٹھیکد ارک وغیرہ۔
- (٢) بعض شروط عقد كوسيح ماننے كي ضرورت، جن كى بعض انواع كورائج الونت فقه حنفي

په و بگراجتها دی نداهب ممنوع قرار دیتے ہیں۔

(۳) کومت کی بیخواہش کہ مالی تضرفات اور انتقال جائداد کی تمام کارروائیوں پرایک خاص تنظیم کے تحت حکومت کی گرانی عائد کردی جائے تا کہ اس سے مالی اور سیاس منافع حاصل ہوں، اور عوام کے حقوق کا تحفظ ہو سکے، چنانچہ اس مقصد کے لیے محکمہ رجسٹری قائم کیا میں رجسٹری کے بغیر جائداد کے جملہ تغیرات باطل قرار دیئے گئے۔

(۳) طریقهٔ کاریس تنظیم کی ضرورت، مطلب میه که معاملات، مراجعات، دعاوی، فصل خصومات، اجرائے احکام، اور رجشری وغیرہ کی کار روائیوں کے اصول وضوابط مقرر کئے جا میں، اور ان کے مطابق عمل کرنا ضروری قرار دیا جائے، جیسے قانون اصول محاکمات، قانون تقید، قانون کتاب عدل۔

(۵) ایک طرف بیظیم تغیرات ادر دومری طرف علاء کا جمود آمیز سکوت، اور اصحاب تجدید و تخر تن علاء کا جمود آمیز سکوت، اور اصحاب تجدید و تخر تن علاء کی کمی، فدکوره بالاعوامل و مقتضیات کی وجہ سے جوتو انین و جود میں آئے، وہ دونوع کے بیں۔

اول: قوانين احكام

اس سے مرادوہ قوانین ہیں جو ہرقول اور فعل کے تھم وعمل کو ثابت کرتے ہیں۔ دوم: قوانین مراسم واصول

میتوانین ان طریقوں کو تعین کرتے ہیں جن کی پابندی ضروری ہے، اوران شکلوں کو بھی جن کے مطابق عمل کیا جانالازی ہے، ان کا دومرانام قوانین شکلیہ ہے، مثلاً بیچے کی جائداد کی فروخنگی کا جواز یاعدم جواز قوانین احکام سے تعلق رکھتا ہے، اوراس کا محکمہ مال میں درج ہونا اور رجسری کرانا یہ قوانین مراسم میں داخل ہے۔

ایک رائے میں قوانین مراسم بہت ضروری ہیں، اس لیے کہ بیر قوانین مسلمہ قواعد، حقوق ادراصول عدل پراٹر انداز نہیں ہوتے، بلکہان کا زیادہ ترتعلق انتظامی تدابیر سے ہے، تا کہ قوانین سیح

طریقہے نافذاعمل ہوں۔

تنظیم پیدا کرنا حکام وقت کے حقوق و فرائض میں واقل ہے، ان کو وائی امور ومعالم کی عمر انی کرنی ہوتی ہے، لہذا وہ اپنی صوابدید سے ہروہ طریقہ افتیار کرسکتے ہیں، جوزیادہ مناسب اور بہتر ہو، مثلاً اگر آج ان کی نظر میں عقود، دعاوی، رجٹری کے لیے ایک خاص طریقہ ضروری ہے، اور کل کوئی اس ہے بہتر اور محاطریقہ ان کی مجھ میں آجائے تو وہ طریقہ کار بدلنے کے مجاز ہو تھے، اور بعض امور میں حکام وقت گذرنے کی ایک مقدار معین کرتے ہیں ، مگر بعد میں اس مقدار کو کم یازیادہ کرنا قرین مصلحت ہو جا تا ہے، اس تغیر سے حقوق کے متعلق جواصول ونظریات ہیں ان میں کوئی تغیر پیدائہیں ہوتا۔

اسلامی فقہ نے قوانین مراسم مقرر نیس کے ہیں،البتہ چند کارآ مداور ضروری قیدیں اور شرطیں عاکدی ہیں، مثلاً عقد تکاح بیں شہادت ضروری ہے، یا جب شوہرا پی بیوی کوزنا ہے ہم کرتا ہے توان کے لیے طریقہ لیعان مقرر کیا گیا، یاعقو دکو ضبط تحریمیں لاکر شہادت یار ہمن کے ذریعہ تقابل وثوق بنایا جا تا ہے، یا محکمہ قضا کے اصول وقواعد وغیرہ، جہاں تک قوانین احکام کاتعلق ہے اسلامی شریعت کا دامن اس کے جواہر یاروں ہے ہمراہوا ہے،اس کواس سلطے میں دنیا کے کسی قانون سلطی شردنیا کے کسی قانون سلطے میں دنیا کے کسی قانون سے استفادہ کی ضرورت نہیں ہے،اس کے وسیح افقی دائرہ میں ہرنوع کے بیشار تو اعدو کلیات موجود ہیں، جن کے ماتحت اثبات حق ،ابطال باطل، وفع ضرر بخصیل فیر، احترام ارادہ، وعقود، جراوراس کے نتائج کی ممانعت، از اللہ ضرر ، اعتبار ضرورت، سبب بننے کی ذمہ داری ضانتوں کی واجبی درجہ بندی ، اور تقسیم اور مختلف معاملات وعقود میں عرف وعادات کا اعتبار وغیرہ ، جیسے بہت سے اساک بندی ، اور تقسیم اور مختلف معاملات وعقود میں عرف وعادات کا اعتبار وغیرہ ، جیسے بہت سے اساک احکام وضوالط مرت ہوتے ہیں۔

در حقیقت اسلامی فقہ میں صدود شریعت کو طحوظ رکھتے ہوئے بڑے بڑے اجتہا وات ہوئے ہیں، جیسا کہ ہم قبل ازیں اس کی طرف اشارہ کر چکے ہیں، اور ان اجتہا وات کے اقوال ونظریات اس قدر جاندار ہیں کہ ان سے کام لے کر ہرز مانہ میں قانون سازی کی ضرورت پوری کی جاسکتی ہے، اورده صورتمی اور طریق جوعهد جدیدی پیدادار بین، جیسے خطرات کی ضامن کمپنی جن کوانٹورنس کمپنی کہا جاتا ہے، اور بڑے برے اقصاد کی ادارے جو صعص جاری کرکے کاروبار کرتے بیں اور ہمارے کہا جاتا ہے، اور بڑے برخ اقصاد کی ادارے جو صعص جاری کرکے کاروبار کرتے بیں اور ہمارے کیاں شرکات مفصلہ کے نام سے موسوم بیں، اور ای طرح بعض جدیدنوعیت کے معاملات جو تغیر زمانداور دیگر اقوام کے ساتھ تعلقات کی بنا پر پیدا ہوئے بیں، ان سب کے لیے فقہ کے بنیادی اصول وقواعد کی روسے قیاس خاص یا قیاس عام (استصلاح) کے طریقے پرئے احکام نکالنا کوئی مشکل کام نہیں، کونکہ ای طرح فقہاء سابقین کو بھی اپنے اپنے زمانے میں بچے وفا، استصناع اور ربی مستعار جیسے نے طریقہائے تعامل سے واسطہ پڑاتھا، چونکہ ایے معاملات متشابہ اجراء سے مرکب مستعار جیسے نے طریقہائے تعامل سے واسطہ پڑاتھا، چونکہ ایے معاملات متشابہ اجراء سے مرکب مستعار جیسے نے طریقہائے تعامل سے واسطہ پڑاتھا، چونکہ ایے معاملات متشابہ اجراء سے مرکب مستعار جیسے نے طریقہائے ادکام کی تخریخ میں دفت نظر اور متعدد قواعد پر نظر دکھنے کی ضرورت

بیع الوفاء کی صورت یہ ہے کہ ایک شخص جس کور و بیہ کی ضرورت ہے اپنی زمین اس شرط پر فروخت کرتا ہے کہ قیمت واپس کر کے اپنی زمین واپس لے لے گا، بیچ و فاء اور رہن میں فرق صرف مقصد کا ہے، کیونکہ رہن کا مقصد صرف تو یت ہے، اور بیچ و فاء کی غایت یہ ہے کہ قرض دہندہ فرق میں ہے کہ قرض دہندہ فرید کردوز مین ہے منتقع ہو کے۔ (۱)

نظی کی یہ میں بخارا میں پانچویں صدی کے اواخر میں شروع ہوئی، اس کے متعلق فقہاء نے آخر میں بیردائے قائم کی تھی کہ یہ بیج تین طرح کے عقود سے مش بہت رکھتی ہے، اس بیج مجانی ہے۔ فاسد، اور ۲۳ – بہن البند الن میں سے ہرا یک کی نرض وغایت کے مطابق اس پر بھم لگا یاجا سکتا ہے۔ فاسد، اور ۲۵ – بہن الوفاء کا ہم نے جوز مانہ متعین کیا ہے اس کے متعلق ہماری دلیل میہ ہے کہ امام مجم الدین ابوحف عمر بن محمد نسمی اپنے فقاد کی میں کھتے ہیں کہ دباسے بہنے کے لیے آج کل جوایک بھے کاروائ ہوا ہے، جس کولوگ بھے الوفاء کہتے ہیں وہ در اصل رہن ہے، امام نجم الدین مقال کا س ولادت الاسم جواجہ جس کولوگ بھے الوفاء کہتے ہیں وہ در اصل رہن ہے، امام نجم الدین نسمی کا س ولادت الاسم جواجہ درس کولوگ بھے الوفاء کہتے ہیں وہ در اصل رہن ہے، امام نجم الدین نسمی کا س ولادت الاسم جواجہ۔

(١) معطفي احمد الزرقاء ي مشهور كماب المدخل الغنى (٢) روالحتار: كماب المبيرع: جدم ١٢٣٥م

الستصفاع: سالتی چیزی خریداری ہے جوحسب طلب بنائی جائے،
اسلام ہے جبل بھی اس کارواج تھا، شروع میں فقہاء کواس کے متعلق اشتباہ رہا، کہ آیا یہ بھے سلم ہے؟

یاعام شم کی بچے ہے؟ یاوعدہ بچے؟ نیز بچے کیا ہے، جو چیز بننے والی ہے، وہ بچے ہے یا مل ؟ پھر کیا اس چیز

یاعام شم کی بچے ہے؟ یادعدہ بچے کی طرح خریدار کوخیار رویت حاصل ہوگا، یا نہیں؟ تا کہ کار گر نقصان

کے بن جانے کے بعد عام بچے کی طرح خریدار کوخیار رویت حاصل ہوگا، یا نہیں؟ تا کہ کار گر نقصان

عرضوظ رہے ، فقہاء کرام نے ان تمام صورتوں کے متعلق ضروریات اور تو اعد کو لموظ رکھ کر احکام
مرت فرمائے ہیں۔ (۱)

رهن مستعار: اس کی بیصورت ہے کہ آدی اپنے دوست سے کوئی چیز مستعار لیتا ہے گراستعال کی غرض ہے نہیں، بلکہ اس کور بمن رکھ کر قرض لینے کے لیے اور بیمعلوم ہے، کہ عقد تیمرع لازم نہیں ہوتا، یعنی عاریت دینے والا جب چاہے اس کوشنے کرسکتا ہے، اور ربین لازم ہوتا ہے، تا کہ قرض دہندہ مرتبین کے تق کی مفاظت ہو نیز عاریت امانت ہوتی ہے، اگر ضا کع ہوجائے تو اس کا تاوان نہیں ہے، گرر بمن رکھی ہوئی چیز ضائع ہوجائے تو اس کا تاوان واجب ہوتا ہے، اس طرح ربین مستعار کے موجات شی تضاد پایاجاتا ہے، گرفقہاء احزاف نے مخاف تو اس کا کا کا ظاکر کے بہت سے احکام نکالے ہیں جن میں تھتی، اور متعلقہ عاقد مین کے مفادات کی رعایت طوظ رکھی گئی ہے۔ (۲)

#### 🖈 عصری رجحانات

(۳) آج کل مصر، شام ،اورعراق میں اسلامی نقد کے جملہ نداہب اور فقہی آراء سے بحثیت مجموعی استفاوہ کرنے کا ربحان عام ہور ہاہے، اور مختلف مفکرین و صنفین اس خیال کی وکالت کرد ہے ہیں۔

میمسکند' المجلہ ''کر تیب کے وقت ہی اٹھا تھا اس کا اظہار اس کے پیش لفظ سے ہوتا ہے ، جو المجلہ کی ضرورت تالیف پر روشنی ڈالنے کے لیے لکھا گیا تھا ، مجلس کے ارکان میں اس بات پرکافی رووقد ح ہوئی کہ ابن شرمہ کے قول کے مطابق معاملات میں ہرتنم کی شرطوں کا اعتبار کیا جائے یا خبیں ؟ لیکن آخر کار ترجیج اس رائے کودی گئی کہ چونکہ اس بارے میں خفی مسلک معتدل ہے لہذا اس کو اختیار کیا جائے ، ابن شہرمہ کا مسلک اختیار کرنے کی ضرورت نہیں ہے ، اس لیے کہ خفی مذہب میں ہرمعروف شرط کومعتبر اور صحیح تسلیم کیا گیا ہے۔

مختلف مذاہب فقہیہ ہے استفادہ کانظریہ سرکاری حیثیت ہے آخری عہد عثانی میں احوال شخصیہ کے توانین ہے شروع ہواءعثانی حکومت نے ۱۳۳۳ء میں حقوق عائلی کا قانون وضع کیا جس میں مذہب مالکیہ کے مطابق ہے کم اگرزوجین میں اختلاف رونما ہوتو قرآن کریم کے طریقہ تھی مے کہ اگرزوجین میں اختلاف رونما ہوتو قرآن کریم کے طریقہ تھی کے مطابق ان میں جرا تفریق کردی جائے ، (۱) حکومت نے اس کومزید وسعت دے کرعورت کے مطابق ان میں جرا تفریق کردی جائے ، (۱) حکومت نے اس کومزید وسعت دے کرعورت کے میں بوقو علیحدہ ہو کتی ہے ، جبیبا کہ ایک شوہر بری بوقو علیحدہ ہو کتی ہے ، جبیبا کہ ایک شوہر بری بوق علی بری بیوی سے طلاق دے کرنجات یا سکتا ہے۔

حکومت مصرنے بڑاقدم بیا تھایا کہ فداہب اربعہ کے علاوہ دیگرائمہ کے اجتہادات ہے بھی احکام لینے کوجائز قرار دیا، چنانچہ و ۱۹۲۱ء میں قانون نثان ۲۵رنا فذکیا گیا جس کی رو ہے طلاق کو کسی شرط کے ساتھ معلق کرنا باطل قرار دیا گیا، اس طرح کے کئی نظائر ہیں۔

سیر بخان عمومیت کے ساتھ اسلامی فقہ کے لے نقصان دہ بھی ثابت ہوسکتا ہے، اور اس سے فکری اٹار کی ، اباحیت اور تلفیق باطل کے بیدا ہونے کا بھی شدید خطرہ ہے، اس لیے عصر حاضر کا میں دبھان کوئی بہت اچھی علامت نہیں ہے، یہ سے کے کہ تمام فقہی ندا ہب اور جملہ فقہاء جمہتدین اور ان کوئی بہت اچھی علامت نہیں ہے، یہ سے کہ تمام فقہی ندا ہب اور جملہ فقہاء جمہتدین اور ان کوئقہی آراء ہمارے لیے قیمتی سر ماریہ ہیں ، ان کا احترام کرنا ہمارا ملی اور دینی فریضہ ہے، مگر ان سے استفادہ کے لیے ان شرائط وحدود اور اصول وقو اعد کا لحاظ ہے حدضر وری ہے، جن کوفقہاء نے تقلیداور

<sup>(</sup>١) حاشيالدسوتي مع الشرح الكبير: ٢٠١٥م ١٣١٧- ١٣١٧م

تلفیق کے ذیل میں بیان کیا ہے، ای میں ہمارے نقبی مرمائے کی سلامتی ہے، ادرای صورت میں قانون اسلامی اپنی کمل روح اور وسعت وجامعیت کے ساتھ محفوظ روسکتا ہے.....والامر بید الله۔(۱)

<sup>(</sup>۱) اس بحث كابوا حصر أكر مصطفى احمد الزرقاء كى كماب المدخل النعبى سے مستفاد ہے۔

بحث چہارم



ال موقعہ پر مناسب معلوم ہوتا ہے کہ ایک نظر ہم اپنے عہد پر بھی ڈال لیں ،اورعہد جدید میں فقی ہے ،اس کا ایک جدید میں مساعی اور قانونی تغیرات کے نتیجہ میں جوصورت حال پیدا ہوئی ہے ،اس کا ایک مخضر جائز ہلیں۔

عبد جدید سے ہماری مراد تیر ہویں صدی ہجری کے نصف آخر سے آئ تک کا دور ہے، یہ دور ہمار سے لیے گئی لحاظ سے اہم ہے، یہ مایوں کن بھی ہے اور حوصلہ افزاء بھی، ..... مایوں کن اس لحاظ سے کہ شریعت اسلامیہ کو بحثیت مصدر قانون جتنا نقصان اس دور میں پہونچا بھی نہیں پہونچا، دشمنان اسلام ایک عرصہ سے اس کی کوشش کررہے تھے کہ اسلامی قانون سے لوگوں کا اعتماد کر در کیا جائے، اور دضی قوانین کوعدالتوں میں داخل کیا جائے، اسی دور میں مسلمانوں کی کمزوری سے ان کواس کا بیاجائے، اسی دور میں مسلمانوں کی کمزوری سے ان کواس باب میں کامیا بی ملی، چنانچہ خوداسلامی ممالک کی عدالتوں سے بھی اسلامی قانون کے اخراج کا تدریخی ممل شروع ہوا، اور بالآخر اسلامی قانون کو ''احوال شخصیہ'' (پرسٹل لاء) تک محدود اخراج کا تدریخی ممل شروع ہوا، اور بالآخر اسلامی قانون کو ''احوال شخصیہ'' (پرسٹل لاء) تک محدود کردیا گیا، اور زندگی کے تمام میدائوں میں انتظامی، شہری اور فوجداری تمام شعبوں میں اسلامی قانون کی جگہ دضی توانین کونافذ کردیا گیا۔

### فقهاسلامي كوصدمه

ہے ہے ہے ہے ہے ہے ہے اس وقت شردع ہواجب ۱۹۷۱ء میں معربہ نابلیون نے بند کیا،
اس وقت ان لوگوں نے قانون اسلامی کی تخفیف کاارادہ کیا تھا محران کواطمینان کے ساتھ مصربہ حکومت کرنے کا موقع نہیں ملاء اس لیے ان کاریخواب شرمندہ تعبیر ندہوسکا۔

ال کے بعد خلافت ترکی میں بیمل شردع ہوا، اور ۱۸۲۰ ہے۔ آہت آہت آہت ترکی میں بیمل شردع ہوا، اور ۱۸۴۰ ہے۔ آہت آہت ترکی قوانین کو عدالتوں سے بالکلیہ قوانین کے ساتھ وضعی قوانین کا نفوذ ہونے لگا، یہاں تک کہ شرکی قوانین کو عدالتوں سے بالکلیہ خارج کردیا گیا، کچر وہ السناک مرحل آیا کہ ۱۹۲۴ ہے میں خلافت اسلامیہ کی تنتیخ کا اعلان کردیا گیا، اور ترکی آئین کی وہ بنیا دی تفریح کردیا سے کا فرہب اسلام ہوگا'اس کی جگہ بی تفریح بردھائی گئی کہ ترکی آئیس ہوگا'اس کی جگہ بی تفریح بردھائی گئی کہ ترکی آئیس ہوگا'اس کی جگہ بی تفریح بردھائی گئی کہ ترکی آئیس ہوگا'اس کی جگہ بی تفریح بردھائی گئی کہ ترکی آئیس ہوگا'اس کی جگہ بی تفریح کو کہ ایک کے کہ بیاد میں ہوگا'اس کی جگہ بی تفریح کردیا گئی کے ترکی آئیس ہوگا'اس کی جگہ بی تفریح کو کہ کی خرب تہیں ہوگا'ا

🖈 ۲۵۸ء میں ہندوستان میں اسلامی قانون کو معطل کیا گیا۔

کے ۱۸۵۵ کے اندر فرانسی قانون کا عربی ترجمہ کیا گیا پھراس قانون کے نفاذ کے لیے مخلوط عدالتیں قائم کی گئیں، یہاں تک کہ ۱۸۸۱ء میں ہی قانون مصر کا سرکاری قانون من گیا، اور تمام عدالتوں پراس کی پابندی لازم کردی گئی، هر 192ء میں مصر کی پی کی بھی شرعی عدالتوں کو بھی یکسرختم کردیا گیا۔

ہے ای طرح کاعمل ہر سلم ملک میں دہرایا گیا،اور بالآخر چود ہویں صدی ججری کے نصف تک تمام مسلم عمالک میں (سعودی عربیہ کا استثناء کرکے) وضی قوائین ،مرکاری قوانین کی حیثیت سے نافذ ہو گئے،انا للله وانا المیه راجعون -

ع چوں کفراز کعبہ برخیز دکجاما ندمسلمانی بیاس دور کا سب سے بردافقہی نقصان ہے، اس پرامت مسلمہ جس قدرسو گوار ہو کم ہے۔

## فقهى انقلاب كادور

اوراس دورکا خوشگوار پہلویہ ہے کہ تقبی ذخائر کے نشرداشاعت کی طرف کانی پیش دفت ہوئی ، بہت سی نادردنایاب کتابیں اور مخطوطات زیورطبع سے آراستہ ہوئے بچھلے اددار میں نشرو اشاعت کانہ یہ مزاج تھا اور نہ یہ وسائل ومواقع میسر تھے، اسی لیے بہت سے فیتی علمی سرمایے مختلف جنگوں میں ضائع ہوگئے، جن کا کوئی متبادل آج دنیا کے پاس موجوز بیس ہے، اس لحاظ سے ہمارایہ دور بڑا قیمتی اور حوصلہ افزاء ہے، اس طرح مختلف مکا تب فقہیہ کی کتابیں اور فقہاء کے آراء ملمی دنیا کے سامنے آئے اور لوگوں میں تحقیق ومواز نہ کا ایک نیار جمان بیدا ہوا، جے ہم علمی انتظاب کہ سکتے ہیں۔

## تدوين قانون كأثمل

ای طرح اس دور میں موضوعاتی ترتیب پر نقبی احکام کومرتب کرنے کار جحان پیدا ہوا، کہ ہر موضوع سے متعلق احکام جدید فئی ترتیب پرالگ الگ مجموعے میں جمع کروئے جائیں ،ای کوآج کی اصطلاح میں قانون سازی کا عمل کہتے ہیں، اس میں نئے قوانین کی تخ تریخ نہیں ہوتی ، بلکہ قدیم فقہی توانین کی ترتیب جدیداور تطبیق کاعمل ہوتا ہے۔(۱)

یوں قانون سازی کاریقصور بہت قدیم ہے، کہاجاتا ہے کہاس سلسلے کا سب ہے قدیم عمل موری ہے۔ اور اور دو کاظہور ہوا، پھراس کے اور میوں کے الواح دواز دو کاظہور ہوا، پھراس کے العدیم میں جسٹی میں جسٹی میں کامرتب کردہ مجموعہ تو انین سامنے آیا......قدیم ترین قانونی مسودات میں قانون مانوالہندی ،' مجموعہ بوخور لیں الفرعوبیة' اور مجموعہ صولون الاغریقیہ بھی کائی مشہور ہیں۔ قانون مانوالہندی ،' مجموعہ بوخور لیں الفرعوبیة' اور مجموعہ صولون الاغریقیہ بھی کائی مشہور ہیں۔ عصر جدید میں سب سے پہلے فرانس نے اس جانب قدم بر ھایا ، چنا نچہ نابلیون نے جار

<sup>(</sup>١) اصول القانون للدكتور عبد أمنع العبدة بعن ٨٠ يحاضرات في نظرية القانون للدكتور : حمطي المام بعن ٢٣٣٠ ر

ماہرین قانون پرمشمنل آیک جماعت قانون دیوانی کا مجموعہ تیار کرنے کے لیے تھکیل دی، اس جماعت کا تیار کردہ قانونی مجموعہ نابلیون 'کے نام سے مرداء میں شائع ہوا، پھر احداء میں شائع ہوا، پھر احداء میں شائع ہوا، پھر احداء میں فرانس کا عدائی قانون اور عرداء میں قانون تجارت اور قانون بحری، احداء میں قانون تحقیق جرائم، اور والداء میں قانون تحزیرات کے الگ الگ مجموعے تیار ہوئے۔

پھرفرانس کی تقلید میں بور پی ممالک بھی اس جانب متوجہ ہوئے اور المام میں نمسادی قانون ، الممام میں اطالوی قانون، الممام میں سویسری قانون اور دوواء میں جرمنی قانون کے مجموع منظرعام برآئے۔(۱)

## عہداسلامی کی تدوینی کوششیں

جہاں تک اسلامی قانون کی تدوین و ترتیب کا معالمہ ہے ق قانون اسلامی کی اساس قرآن اور عدت ہوتے تھے، حدیث اور آثار سانس پر ہے، عام طور پرعہداسلامی کے قاضی حافظ قرآن اور محدث ہوتے تھے، اور حدیثی مجموعے بھی ان کے پاس ہوتے تھے، جن کی طرف وہ مقد مات اور مسائل میں رجوع کرتے تھے، بین کی طرف وہ مقد مات اور مسائل میں رجوع کرتے تھے، بیبی سے راویوں کا اختلاف شروع ہوا ،اور آہتہ آہتہ مختلف مکاتب فقہ دجود میں آئے ، جھرت امام شافعی نے ''اصول فقہ' کے موضوع پر''الرسالہ'' جیسی شاہ کار کتا ب کھے کرفقہی اختلافات کو ایک نقطہ پرسیلنے کی کوشش کی اور بھی کئی حضرات نے نقبی وحدت پیدا کرنے کی کوشش کی اور بھی کئی حضرات نے نقبی وحدت پیدا کرنے کی کوشش کی افتہ گئی مشرات نے نقبی وحدت پیدا کرنے کی کوشش کی مرکا میا لی نہلی ، اور نہ بیتر بین مصلحت تھا ،مثلاً

ج عباسی خلیفه ابوجعفر منصور نے پوری مملکت کو "مؤطاما لک" کی فقہی آراء پرجع کرنا چاہا گرخود حضرت امام مالک نے اس سے اختلاف کیا ، اور فقہی اختلافات کو باتی رہنے کی تلقین کی ، امام مالک نے فر مایا احادیث رسول مختلف علاتوں میں پھیلی ہوئی ہیں ، اور "مؤطا" تمام حدیثوں کی جامع نہیں ہے۔ دوسر کفظوں میں اس کو اس طرح کہا جاسکتا ہے کہ منصور نے سرکاری سطح پرارادہ کیا کہ قانون اسلامی کا کوئی ایک مجموعہ مدون ہوجائے ،جس کومملکت کے آئین کا درجہ دیا جاسکے، محرامام مالک کے اختلاف کی بناپر میکام آ سے نہ بڑھ سکا، اور بات محض تجویز کی حد تک رہ گئی۔

این المقفع کے بارے میں کہا جاتا ہے کہاں نے فلیفہ منصور کو یہ تجویز پیش کی تھی کہ فقی ہی آراء میں اختلافات کی بنا پر ملک میں آئینی بحران پایا جاتا ہے، جس سے اموی حکمرانوں نے پہلے بھی غلط فائدے اٹھائے ، اور بہت ہے مظالم کے لیے ان کوراہ مل گئی، اس لیے اگراختلافی مسائل میں امیر المونیون غور فر ماکر کوئی ایک راہ تکال دیں اور اس کوقول فیصل مان کرعد التوں میں نافذ کیا جائے ، تو ملک ہے آئینی اختشار ختم ہوسکتا ہے۔

ابن المقفع كى اس تجويز كا ذكراس دور كے متند تذكروں ميں نہيں ماتا البته اس تجويز كا ذكر خود ابن المقفع نے اپنى كتاب ميں مدلل طور پر كيا ہے۔ (۱)

کے لیے اس کومعیار بنایا۔

ہے مغربی عرب کے ممالک میں موحدین کے دور میں ابولیعقوب الثالث اٹھا، اوراس کوقانونی اوراس کوقانونی اوراس کوقانونی اوراس کوقانونی اوراس کوقانونی ایمیت دی، (۴)

ہے۔ ترکی میں عثانیوں کے دور میں فدہب خنی کوسرکاری سریری حاصل ہوئی، ای لیے شیخ الاسلام یا دیگر کلیدی عہدے صرف مسلک حنی کے علاء کودیئے جاتے تھے، شروع میں یہ چیز محض عملی تھی آئین نہیں تھی، مگر سوابویں صدی کے آغاز میں سلطان سلیم اول کے عہد خلافت میں اس چیز محض عملی تھی آئین نہیں تھی، مگر سوابویں صدی کے آغاز میں سلطان سلیم اول کے عہد خلافت میں اس بات کو آئین حیثیت دی گئی، اور با قاعدہ شاہی فرمان کے ذریعہ پوری مملکت اسلامیہ میں فرجب حنی

<sup>(</sup>۱) آ فاراین المقع: رسالیة السلطان: ۱۳۵۳-۱۳۵۳ر

<sup>(</sup>٢) تاريخ الفقه الاسلامي تعلى حسن عبد القادر: م•٣٠٠

کے مطابق افتاء اور تضاء کولازم قرار دیا گیا، البتہ یہ پابندی عبادات میں نہیں تھی، عبادات میں عیاروں ندا ہیں عیاروں ندا ہب میں سے سے سی بھی ند ہب پڑل کرنے کی آزادی تھی۔

ہے مصر میں عدالتیں کمی شافعیہ کے کنٹرول میں رہیں، اور کبھی ان میں چاروں ندا ہب کے فقہاء کا اشتراک رہا ہیکن سولہویں صدی کی ابتداء میں جب عثانیوں نے مصر کوفتح کیا تو یہاں بھی ند ہب حفی کولازم کردیا گیا،مغربی عرب کے ممالک شام،عراق، لبنان، اور اردن تمام کا حال بہی تھا، ند ہب حفی کی یا بندی ان تمام پرلازم تھی۔ ند ہب حفی کی یا بندی ان تمام پرلازم تھی۔

اسطرح تدوین فقد کی تاریخ میں سرکاری فد بپ کا تصور بہلی بارع تا نبول کے عہد حکومت میں سامنے آیا ، پھرائی نصور کے پیش نظر سلطان سلیمان اول نے (جس کوسلیمان الکبیریا سلیمان القانونی بھی کہا جاتا ہے ) شیخ الاسلام ابوالسعو دکوتر کی کے حالات کے تناظر میں فد جب حنی کے مسائل کا ایک مجموعہ تیار کرنے کا تکم دیا ، چنانچہ شیخ الاسلام موصوف نے '' قانون نامہ سلطان سلیمان 'کے نام سے ایک فقہی مجموعہ مرتب کیا ، یہ وابویں صدی کے نصف کی بات ہے۔

پھرسلطان سلیمان نے جامع مسجد کے امام دخطیب شخ احمد الحکمی کوفقہی مسائل کا ایک مختصر مجموعہ تیار کرنے پر مامور کیا، چنانچ شخ نے "مملقی الا بح" کے نام سے انتہا اُی عظیم علمی کتاب تیار فرما اُی جوفقہ فی میں مرجع کا درجد کھتی ہے۔

## فتأوئ مهندسيه

ستر ہویں صدی عیسوی عیں سلطان محمد اورنگ زیب بہاور عالمگیر (۱۰۳۸–۱۱۱۸ه) نے تخت نشنی کے چارسال بعد ایک شائی فرمان کے ذریعے ملاء کی ایک جماعت کو فد ہب خفی کی ظاہر الروایات، مفتی بہ اور معمول پر دوایات، یاوہ نوادر الروایات جن کوعلاء فد جب نے قبول کر لیا ہوان کا ایک فقتی مجموعہ تیار کرنے کا تھم دیا ، اور اس جماعت کا سر براہ شیخ نظام بر مان پوری کو بنایا ، جوقاضی نصیرالدین بر بان پوری کے شاگر دیتے ، اور ان فقد وفقاد کی اور علوم اسلامیہ پر گھری نگاہ رکھتے تھے ، اور ان

کویہ اختیار دیا کہ وہ دار الحکومت دہلی اور ہندوستان کے منتخب علاء کا ایک بور ڈنٹکیل دیں اوران کے اجتماعی مشورے سے بیظیم الثان کام انجام دیں علاء کے لیے وقع وظائف اور دیگر اخراجات کی مشوری بھی دی، چنا نچہ الحواج مطابق سال الااء میں اس کام کا آغاز ہوا اور مسلسل آٹھ سال کی محنت منظوری بھی دی، چنا نچہ الحواج مطابق سال الااء میں اس کام کا آغاز ہوا اور مسلسل آٹھ سال کی محنت کے بعد الاواج مطابق و کا ایا یہ سال کی ہونچی میانہ الم کا محنت کی میانہ اللہ معتبر اور جامع کتاب ب ناوی کی اصل زبان عربی ہے ، اور چھ خیم جلدوں پر مشمل ہے، تقریباً تمین ہزار صفحات پر یہ کتاب بھیلی ہوئی ہے، کتاب کے آغاز میں فقد اسلامی اور اصول فقد کے موضوع پر ایک مفصل عالمان دیبا چہ جو تین سو (۳۰۰) صفحات پر مشمل ہے، جو تین سو (۳۰۰) صفحات پر مشمل ہے۔

اس کتاب کی ترتیب سے قبل بادشاہ نے فقہ وفقاوئی سے متعلقہ کتابوں کا ایک عظیم الثان کتب خانہ تیار کرنے کا تھم دیا، اور شاہی تھم پر دنیا کے مختلف علاقوں سے متند دنایا ب کتابیں شاہی کتب خانہ میں جمع کردی گئیں، اس کتاب کی ترتیب ، کتابوں کی فراہمی اور مجلس آ مدور دفت کے اخراجات ، اور علاء کے وظا کف پراس وفت دو (۲) لا کھر و پے صرف ہوئے ، جو آج کے لحاظ سے قریب دو (۲) کروڑ ہے بھی زیادہ ہے۔

اس کتاب کی ترتیب سے سلطان کواتی ولچین تھی کروز ایک وقت مقرر پر ملائظام کے ذریعا سل کے چند صفحات خود ملاحظہ فرماتے تھے، اور اپنی رائے اور مشورہ سے نواز تے تھے، اس سلسلے کے بعض ولچیپ واقعات کتابوں میں مذکور ہیں، جن سے بادشاہ کی حاضر و ماغی اور علمی بصیرت کا اندازہ ہوتا ہے۔

اس قتم کا ایک واقعہ شاہ ولی اللہ الدہلویؓ نے اپنے والدشاہ عبدالرجیم وہلویؓ کے حوالہ سے بیان کیا ہے، کہ ملافظام الدین روز انہ بادشاہ کے حضور حاضر ہوکر فتاد کی کے چند صفحات سنایا کرتے سے ،انہوں نے ایک مرتبہ عجلت میں حاشیہ کے نوٹ اور اصل متن کو ملا دیا، جس سے مطلب فبط ہوکر رہ گیا، عائمیر نے نور آ مداخلت کی اور ملافظام سے اس کا مطلب دریا فت کیا، ملافظام دم بخو درہ ہوکر رہ گیا، عائمیر نے نور آ مداخلت کی اور ملافظام سے اس کا مطلب دریا فت کیا، ملافظام دم بخو درہ گئے،اور انہوں نے اپنی غلطی اور کوتا ہی پر معافی ما گئی۔(۱)

<sup>(</sup>۱) حیات و لی از مولوی محمر رحیم بخش

فراوی عالمگیری کی ترتیب کے وقت تقریباً تمام ہی فقیمی ذخیرے (جوہمارے ماضی کاعظیم سرمایی تفا) ہے استفادہ کی کوشش کی گئی،خواہ وہ مطبوعہ دیا غیر مطبوعہ تلمی مسودات ہوں یا قابل اعتماد مفتیوں کے فراد کی ،ان میں اہم ترین کتابیں میچیں۔

#### (۱) شرح وقایه:

وقایہ فقد اسلامی کی انتہائی معتبر کتاب ہے، اس کی شرح عبداللہ بن مسعود نے اس کے جیس کی، جو چار جلدوں میں شرح وقایہ کے نام ہے مشہور ہے، اس کے خلاصہ کو نقایہ کہا جاتا ہے۔

#### (r) قدورى:

ید کتاب ابوالحسین احمد بن محمد قد دری کی ہے، پانچویں صدی ہجری کی تصنیف ہے، انتہائی مخضر متن اور معتبر کتاب ہے۔

#### (٣) قنايه المنايه:

جمالدین بختیاری کی تعنیف ہے، اچھی کتاب ہے۔

#### (۳) كافى:

ریمدالتی فیصلوں کا مجموعہ ہے جس کوامام محمد نے اپنی مبسوط میں درج کیا ہے، اور شاہد محمد بن محمد خفی اس کے مؤلف ہیں۔

#### (۵) هدایه:

یے شخ بر ہان الدین علی بن ابو بکر مرغینانی کی مشہور کتاب ہے، انتہائی معتبر کتاب ہے، ما خذ کا درجہ رکھتی ہے، نصاب میں شامل ہے، اس کا انگریزی ترجمہ بھی ہوچکا ہے جس میں (HAMILTON) کا ترجمہ مشہور ہے۔

#### (٢) منية المصلى:

سعیدالدین کاشغری اس کمآب کے مصنف ہیں ، کماب بہت مخفرلیکن قابل اعتماد ہے، اس کی شرعیں صغری اور کبری کے نام سے مشہور ہیں ،علامہ ابراجیم حلبی کمیسر نے اس کی مبسوط شرح

غنیة استملی کے نام سے کھی ہے۔

#### (٤) مختصر الطحاوى:

بدر سخیم جلدوں میں مشہور مصری فقیہ ابوجعفر احد بن محد بن ملامت کی تصنیف ہے۔

#### (٨) فتح القدير:

میہ ہدایہ کی مبسوط شرح ہے، جارجلدوں میں ہے، پہلی دوجلدیں ابن ہمام محدث کبیر نے اور دوسری دوجلدیں مفتی احمد شمس الدین نے کھی ہیں۔

#### (٩) محيط برهاني:

بدبر مان الدین محود کی کتاب ہے، عام طورے محیط کبیر کے نام سے مشہور ہے۔

#### (١٠) محيط السرخسي:

یے فقہ کی تین متند کتابوں ، کبریٰ ، وسطیٰ ، اور صغریٰ کا مجموعہ ہے ، علامہ رضی الدین خلف مجمہ سرحسی نے اس کومرتب کیا ، میدس ضخیم جلدوں میں ہے۔

#### (II) **مبسوط:**

یے کتاب الاصل کے نام سے مشہور ہے، امام محد بن الحن الشیبانی کی تصنیف ہے، اور ظاہر الرولیة کے ما ُخذ میں سے ایک ہے۔

#### (۱۲) جامع کبیر حسیدی:

سیجامع الکبیر کی اچھی عالمانہ شرح ہے، جس کوجلال الدین بن محمد بن احمد بخاری نے ترتیب دیا ہے۔

#### (١٣) الجامع الصغير:

امام محمد کی تصنیف ہے قدیم ما خذ میں سے ہے،۱۵۳۲راہم موضوعات سے بحث کرتی ہے، مسلمانوں کے ابتدائی دور حکومت میں کوئی مسلمان قاضی اس کتاب سے بے نیاز ہوکر مقد مات کے نیصلے نہیں کرسکتا تھا۔

#### (١١١) النوازل:

#### (١٥) السراج الوهاج:

حدادعیادی نے یہ "شرح قد دری" کے نام تے حریری ہے، بعض علاء کے نزدیک بیزیادہ قابل اعتبار نہیں ہے۔

#### (۱۲) مختار:

ایک طرح کا نگست یا نوٹ بک ہے، اس کے مصنف عبداللہ بن محمود موصلی ہیں، اور خود ہی شرح بھی کھی ہے اور جرنصلے میں امام ابو صنیفہ ہی کا حوالہ دیا ہے، یہ کتاب علماء میں مشہور ہے۔ شرح بھی کھی ہے اور جرنصلے میں امام ابو صنیفہ ہی کا حوالہ دیا ہے، یہ کتاب علماء میں مشہور ہے۔ (۱۷) المنصور ق:

امام برہان الدین صاحب محیط کبیر کی تصنیف ہے، بہت متنداور معتبر ہے، و خیرۃ الفتاویٰ کے نام ہے بھی معروف ہے۔

#### (۱۸) غياث البيان:

دس جندوں میں ہے ابوالخیر شافعی عمرانی کی تصنیف ہے، ای نام سے ایک کتاب اور ہے جس کوابواسیاتی اس عمل بن طبر ک نے ترتیب دیا ہے، آپ امام محمر کے شاگر دیتھے۔

#### (١٩) البرجندي:

ابوالعلی برجندی کی وقامی مغیر کی شرح کا نام ہے۔

#### (٢٠) بدائع الصنائع:

تخنة الفتہاء (تین جلدوں میں ہے) کے طرز پرعلامہ کا سانی کی انتہائی معتبر کتاب ہے، اس کتاب کی تصنیف کھل ہوئی تو تخفة الفتہاء کے مصنف علامہ سمر قندی بقید حیات تھے۔

#### (١١) جامع المضمرة:

جمال الدین یوسف بن محدنے قد دری کی بیشر ح لکھی ہے، ریاست رامپور کے کتب خانہ میں اس کی ایک کا پی موجود ہے۔

#### (۲۲) بحرالرائق:

مشہورنقیہ زین العابداین نجیم مصری کی تصنیف ہے، انتہائی معتبر کتاب ہے۔

#### (۲۳) ينابيع:

ير مان الدين بن محد بن عبد كى كتاب ہے، جوقد ورى كى شرح ہے۔

(۲۳) النقايه:

ىيەرقارىيە كے متن كاخلاصە ب

#### (۲۵) اثزید:

الزیادة کی متعدد شرحول میں ہے ایک شرح ہے، الزیادة میں امام محمہ نے امام ابو یوسف کے کیا ہے۔ کے دروس کوجع کیا ہے۔

#### (۲۲) عنایة:

دوجلدوں میں میہ ہداریہ کی شرح ہے، جس کوشنخ اکمل الدین محمد بابرتی نے مرتب کیا جوکسی زمانہ میں ایشیائے کو چک میں بہت مقبول تھی۔

#### (۲۷) التهذيب:

جامع الصغیری دوجلدوں میں بیشرح ہے،جس کومخار بن حسن بردوی نے تصنیف کیا۔

#### (٢٨) المنتقى:

اس کے مصنف تھیم ابوالفصل محمد ہیں یہ کتاب اب نایاب ہے، اس کے مصنف کا یہ کہنا ہے کہاس کتاب کوتر تنیب دینے ہے بل فغہ پر تین سو کتا ہوں کا مطالعہ کیا تھا۔

#### (٢٩) الظهيرية:

مینظهیرالدین ابو بکر محمد بخاری کا بہت قابل قدر اور قابل اعتاد مجموعہ ہے، اس میں عام طور برزندگی میں پیش آنے والے مسائل لکھے گئے ہیں۔

#### (٣٠) الاختيار:

ابوالفضل مجدالدین عبدالله ان محمد الموسلی انتفی (م۱۸۲ه) اس کتاب کے مصنف ہے، متن کے جونو ک حاشیہ میں لکھے ہیں اس کو مختار کہتے ہیں، مصنف نے خود ہی اس کی شرح مجمی لکھی ہے۔

#### (٣١) فتارئ تاتارخاني:

فیروزشاہی عبد حکومت میں وزیراعظم خان اعظم تا تار خال کے علم پر ال کے جے میں متاز عالم دین وفقیہ مولا نا فریدالدین دہلوی نے مرتب کیا اور ایک قول میں عالم بن علی کانام الیاجا تا ہے، یہ (چراغ راہ: جارس ااس) ہدایہ کے طرز پر مرتب کی گئی ہے، اور کافی جزئیات کو اکٹھا کیا گیا ہے، یہ انتہا کی متند کتاب ہے، در مختار، البحر، الاشباہ وغیرہ میں اس کے حوالے بکثرت ملتے ہیں، یہ کتاب عرصہ سے نایاب تھی، البتہ کچھ نفخ خدا بخش لا بنبریری پٹنہ ، سالار جنگ میوزیم حیدرآباد ، اور جدر دلا بسریری دبلی میں موجود تھے، ان کی مددسے قاضی سجاد سین دہلوی نے تعلی کا کام ، اور جدر دلا بسریری دبلی میں موجود تھے، ان کی مددسے قاضی سجاد سین دہلوی نے تعلی کا کام کیا اور حکومت ہند نے چار جلدوں میں دائرۃ المعارف حیدرآباد سے شائع رکیا، بعض لوگوں نے لکھا ہے کہ یہ کتاب ہیں جلدوں میں دائرۃ المعارف حیدرآباد سے شائع رکیا، بعض لوگوں نے لکھا ہے کہ یہ کتاب ہیں جلدوں میں ہے۔

#### (rr) فتاوىٰ غيائية:

سانویں صدی جری میں سلطان غیاث الدین بلبن کے عہد حکومت میں مشہور فقیدا مام واؤد بن بوسف الخطیب نے مرتب کیا ،اس میں روز مرہ کے مسائل ہیں ، بیہ کتاب بہت مختصر ہے ، اس میں روز مرہ کے مسائل ہیں ، بیہ کتاب بہت مختصر ہونے والی ہے ، اور ما خذ کا درجہ رکھتی ہے ، ہندوستان میں مرتب ہونے والی فقاوی کی پہلی کتاب ہے ،مکتبہ اسلامی کوئیہ ہوئی ہے۔

#### (٣٣) خلاصة فتارئ قاضى خان:

شيخ ابوم ظهيرالدين احد بن احد بن ابوثابت حفى كالصنيف ٢٠٠٠ هيس د فات ياكي \_

#### (٣٣) طنبة الحقائق:

قوام الدين محربن محرابخاري كي تصنيف ٢-

#### (٣٥) معراج الدراية:

شخ اقوام الدين محمر بندمحمر البخارى الكاكى (م٩٧٤ عير) كى تصنيف ب\_

#### (۳۷) برهائية:

صدر الاسلام طاہر بن محمود بن احمد برهان الدین الکیرعبدالعزیز (م۲۰۵ه) ابخاری الحقی کی تصنیف ہے۔

#### (٣٤) جوهرة النيرة:

قدوری کی شرح ہے، ابو بکر الحدادی کی تصنیف ہے۔

#### (۳۸) كفاية:

ہداید کی شرح ہے احمد بن محمود بن البخاری الصابونی الحقی کی تصنیف ہے، من

#### وفات ۸<u>۰۵ ھے</u>۔

#### (۳۹) فتاری بزازیة:

شیخ حافظ الدین محمر بن شهاب المعروف بابن الزاز الکردی الحفی متوفی میلامیدی تصنیف ہے، اوردلائل کی قوت کے لحاظ سے میلامیدی تصنیف ہے، اوردلائل کی قوت کے لحاظ سے ترجیحات بھی بیان کی گئی ہیں۔

#### (٣٠) فتارى الصغرى:

فیخ عمر بن عبدالعزیز المعروف بحمام الدین شهید کی تصنیف ہے، سن دفات

٢٣٥هـ ٢-

(٣) فتاوي الكبري:

احدین محرین الی برحنی کی تعنیف ہے،اس میں نادرمسائل کو بیان کیا حمیا ہے۔

(٣٢) خزانة الفتاوى:

فيخ امام طامر بن احمد البخارى السرحى صاحب الخلاصة (م٥٣٢ه) كى

تھنیف ہے۔

(٣٣) مختار الفتارئ:

امام برمان الدين على بن ابي بكر مرغينا في (التوفي ١٨٥٧هـ) كي تصنيف ٢٠-

(۳۳) فتاری سراجیة:

بيسراج الدين اوشي كي تصنيف ہے،اس ميں بھي نا درمسائل كابيان ہے۔

(٣٥) خزانة المفتين:

شیخ امام حسین بن محمرالسیقانی حنفی کی کتاب ہے، بہت ضخیم ہے، فروعات زیادہ ہیں۔

(٣٦) النهر الفائق:

کنز الدقائق کی شرح ہے، مولانا سراج الدین عمر بن نجیم (متوفی هواج ک

تھنیف ہے۔

(٣٤) كنز الدقائق:

يفروع حفيه كي انتهائي معتركتاب ب، شخ ابوالبركات عبدالله بن احمد المعروف

بحافظ الدین نفی کی تصنیف ہے، من وفات والے جے ہے۔

(۳۸) تنویر:

#### (۳۹) فتارئ نسفیه:

## ميجم الدين عمر بن محر معي المعروف به سمر قندي (متوفي عرا<u>ه مع</u>) كـ فأوفي كا

مجوعدے۔

#### (۵۰) سرخسی:

سیش الائمہ محمد بن احمد بن ابی مہل السرحسی (متوفی سر ۱۹۸ ہے) کی کتاب ہے، خاص بات سے کہ میرکتاب امام مرحسی نے جیل ہے بغیر کسی کتاب کا مطالعہ کئے بغیر الملاء کر ائی۔

(۵۱) شمنی: (۵۲) تمارتاشی

(۵۳) نقاية لابي المكارم (۵۳) غياث السراجي

(٥٥) فصول عديية (٥٦) جواهر الاخلاطي

(۵۷) حرى القدسى (۵۸) التجنيس الماضى

(٥٩) فتاوي المحسية (٢٠) غبى العزة

(١٢) مجموع البحرين (٦٢) خزينة الفقة

وغیره....ان کےعلاوہ اور بھی بہت کی کتابیں ہیں جن کی تحقیق نہ ہو تکی۔

کتابوں کی اس طویل فہرست ہے اندازہ ہوتا ہے کہ فنادی عالمگیری میں کس قدر محنت وقیق ،اوراستقراء تبیع ہے کام لیا گیا ہے۔

### ترتبيب فتأوي مين شريك علماء

(1) ملانظام الدين برهان پورى:

آب اس جماعت فقهاء کے صدر تھے، آپ ہی کوشاہی فرمان کے ذریعہ بیا افتیار دیا گیا تھا کہ علاء دفقہاء کی ایک ایسی مجلس تھیل دیں جوفاوی کی تدوین کا کام کرے۔

آپ بر بان بور میں بیدا ہوئے ، قاضی نصیر الدین بر بان پوری ہے ابتدائی تعلیم حاصل کی ،

جن ہے شہنشاہ جہاتگیر ناراض ہو گیا تھا، اور مزائے موت کا اعلان کیا تھا، آپ اس سے بیخے کے لیے جاز ملے کئے ، اور یانچ سال بعد واپس آئے۔

یخ نظام نے عالمگیری طازمت اس وقت افتیاری جب عالمگیردکن کے وائسرائے بن کر کئے تھے، اور آخروقت تک اور تگ زیب کے معتدعلید رہے، شیخ اپی ذبانت، علمی صلاحیت اور ویانت اور ایانت کی وجہ سے بہت مشہور تھے، عالمگیران کا احرّ ام کرتے تھے، اور بڑی مراعات دے رکمی تھیں، کہا جا تا ہے کہ شیخ سرکاری کاموں سے فراغت کے بعد عالمگیر کواحیا والعلوم للغز الی کا درس ویت تھے، شیخ عالم ہونے کے ساتھ بہا درسیابی بھی تھے، شیخ ایک وجید اور صحت مند انسان تھے، اس (۸۰) سال کی عربی انتقال کیا، اور آخر تک صحت اچھی دای، قبر مبارک بر بان پوریس ہے۔

ان کے علاوہ جن بزرگوں نے اس کارعظیم میں شرکت کی ان کی تعداد جالیس سے پچاس بتائی جاتی ہے، مگران کے حالات کی ایک کتاب میں موجود نہیں ہیں، متفرق طور پر بعض کے حالات ملتے ہیں، ان کے اساء گرامی میہ ہیں:

- (۲) ملاوجيهالدين کو پامتوی
  - (٣) ملاحامد جونبوري
- (۴) قاضی محمسین جو نپوری
- (۵) مولانا جلال الدين محمد جونيوري رميه لي شري
  - (۲) سيدنظام الدين شوى
  - (٤) ملامحمة يل صديقي جونپوري
  - (٨) مولانامحد شفع سرهندي ربهاري
    - (٩) قاضي محمد ابوخير مصفحوى سندهى
      - (١٠) ملا ابوداعظ برگامي بدايوني
        - (۱۱) ملاوجيهالرب

- (۱۲) ملاضياءالدين محدث
- (۱۳) سيرمحر تنوجي
- (۱۴) شيخ رضي الدين بها گلبوري
  - (١٥) ملامحراكرم لاجوري
  - (١٦) مولاناسيدمحمقائق
- (١٤) قاضى على اكبر سعد الله خاني
  - (۱۸) سيدعنايت الله موتكيري
    - (١٩) ملاغلام احمد لاجوري
- (۲۰) ملاصح الدين جعفري بهلواروي
  - (۲۱) شخاهم خطیب
  - (۲۲) شخ محم فوث كا كوري
  - (۲۳) اميرميرال علامدا يواغرح
    - (۲۳) ملاابوالحن در بعثگوی
    - (٢٥) شخ عبدالفتاح جونپوري
  - (۲۲) قاضىعظمت اللدلكصنوى
  - (۲۷) مفتی ابوالبر کات دبلوی
  - (۲۸) قاضى عبدالصمد جو نبورى
  - (۲۹) قاضی محرد دلت فتح ری
    - (۳۰) مولانامحرسعيدسمالوي
      - (۳۱) شاهعبدالرجيم دبلوي
  - (mr) ملاحيدر قاضي خان تشميري

## عالمكيرى كافارس ترجمه

عالیرنے اس کتاب کی اہمیت کے چین نظر عواجی استفادہ کے لیے فاری ترجمہ کرانے کا بھی فیصلہ کیا، اور عبداللہ خلفی روئی کو جوا یک ہوئے عالم اور صوفی ہے، اور عربی فاری اور ترکی پردسترس رکھتے تھے، فاری ترجمہ کے لیے ما صور فر مایا، ان کودر باری امور سے منتی کر کے اس کا م پر لگایا اور او تی تخوا ام تقرر کی، چنا نچے انہوں نے اپنے شاگر دول کے ساتھ یہ کا م شروع کیا، کین معلوم نہیں کہ دہ ترجمہ کمل ہو سکا یانہیں، آج وہ نسخہ ٹایاب ہے، اگر چیکہ تھا میں ولیم بیل (WILLIAM BEAL THOMES) اور پروفیسرایم اے سے ستری (WILLIAM BEAL OUT-LINE OF ISLAMIC) نے اپنی کتاب میں کا حوالہ دیا ہے، لیکن ان حضرات نے سے ستری (CULTURE) کے حصد دوم صفحہ ۲۲۰ رپوفاری کتاب بی کا حوالہ دیا ہے، لیکن ان حضرات نے کسی متند کتاب کا حوالہ دیا ہے، لیکن ان حضرات نے کسی متند کتاب کا حوالہ دیا ہے، لیکن ان حضرات نے کسی متند کتاب کا حوالہ نہیں دیا ہے۔

البت فاوی کے کھے صدکا ترجمہ فورٹ ولیم کونسل کی خواہش پرقاضی محرجم الدین خان نے کیا تھا، جو ۱۸۱ع میں کلکتہ ہے اور بعد میں کا پُورے کتاب الحدود کے نام سے شاکع ہو چکا ہے، جواب نایاب ہے، پٹنے کی خدا بخش لا بحریری میں ایک غیر کمل قلمی نے موجود ہے، لیکن نقل کرنے والے کا نام تحریز ہیں ہے، اس کی پشت پر کتاب الحدود کا نام تحریز ہے، موازنہ سے معلوم ہوتا ہے کہ قاضی بھم الدین کے ترجمہ کی نقل ہے۔

#### اردوتر جمه

اسلامی ہند کے سقوط کے بعد جب مسلمان عربی اور فاری سے بوئی حد تک دور ہو مکے ، تو مسلمانوں کواس کے اردوتر جمد کی ضرورت بڑی ، اور مشہور قانون دال سیدامیر علی نے اس کا ترجمہ کیا ، جودس جلدوں بیں مطبع نول کشور کھنؤ سے ای ۱ے ایماء بیس شائع ہوا۔

## انگريزي ترجمه

انگریزی میں اس کا مکمل ترجمہ نہیں ہوا البت اس کے بعض اجزاء کا انگریزی ترجمہ این لیا ای A DIGET OF MOHAMMO )نے کیا ہے اس کانام ( N.B.E. BAILLA) بیلا (DEN HANIFEA & ISLAMIC INDIA)(۱)

## مجلة الاحكام العدلية

تیرہویں صدی ہجری کے اواخر میں ترکی میں نظامی عدالتیں قائم ہوئیں، ادران کے پاس شرعی عدالتوں کے بنج عام طور پر فقد اسلامی سے شرعی عدالتوں کے بنج عام طور پر فقد اسلامی سے احتیام وسائل نکالنے کی صلاحیت نہیں تھی، اوران میں کتب نقہیہ سے احکام وسائل نکالنے کی صلاحیت نہیں تھی، اس لیے کہ کتب فقہیہ کا سلوب موجودہ کتب ق نون سے بہت زیادہ مختلف ہے، پھر کتب فقہیہ میں اختلاف فقہاء بھی بکثر ت نقل ہوئے ہیں، ان میں مفتی بقول کے امتیاز کے لیے خاصی نقہی مہارت کی ضرورت ہے، جونظامی عدالتوں کے غیرشری قاضوں کو حاصل نہیں تھی۔

چنا نچاس مشکل کے سے جدیدانداز میں مسائل نقہیہ کی ترتیب کی تجویز سامنے آئی

مسلطان ترکی نے وزیرانساف کی سربرائی میں ملک کے نامورعلاء اورمفتیان کی ایک مجلس تشکیل
دی، اور اس کو جدیدانداز میں نقبی مجموعہ مرتب کرنے کا حکم دیا، چنا نچہ اس مجلس نے ۱۳۹۸ چا

مالات مطابق ۱۳۹۹ چا ۱۲ کے ۱۸ یکی مسلسل محنقوں کے بعد "مجلۃ الاحکام العدلیة" کے نام سے
ایک قانونی مجموعہ تیا رکیا، جس میں عبادات کوچھوڑ کرمعا طات کے تمام ابواب شامل کے گئے،
اور جرمسکلہ برنجم بھی ڈالے گئے، تاکہ دفعہ نمبر کے لحاظ سے ان کی طرف مراجعت آسان ہواور عدالتوں کے لیے ان کا جوالہ دینا بھی ممکن ہواس میں حالات زمانہ اور تقاضائے وقت کے پیش نظر بعض مرجوح اقوال کوچھی لے لیا گیا ہے۔

بعض مرجوح اقوال کوچھی لے لیا گیا ہے۔

مجلّہ میں کل (۱۸۵۱) دفعات اور (۱۲) کتابیں رکھی گئیں، ہر کتاب میں چندابواب ہرباب میں چند فصلیں اور ہرفصل میں چند دفعات ہیں، اور ہر دفعہ پرایک نمبر ہے جس کا تتلسل اول ہے آخر تک چلاگیا ہے، بیجد بدطریقہ تدوین ہے جس کواختیار کیا گیا۔

مجلہ میں عبادات کا موضوع شامل نہیں ہے، کہ عدالتوں کوان کی حاجت نہیں تھی، ان کے علاوہ سولہ موضوعات ۲ امرکتابوں کے نام ہے اس میں شامل ہیں، وہ درج ذیل ہیں۔

- (١) البيرع
- (٢) الإجارات
  - (٣) الكفالة
  - (٣) الحوالة
    - (۵) الرهن
- (٢) الامانات
  - (٤) الهبة
- (٨) الغصب والاتلاف
- (٩) الحجروالاكراه والشفعة
  - (۱۰) الشركات
    - (۱۱) الوكاله
  - (١٢) الصلح والأبراء
    - (۱۳) الاقرار
    - (۱۳) الدعوي
  - (١٥) البنيات والتحليف
    - (١١) القضاء

مجلّه کی ابتداء میں بطور تمہیدایک کتاب قواعد بھی رکھی گئی ہے، جس میں ننانوے (۹۹) قواعد کلیہ بیں ان میں پہلا قاعدہ ہے، 'الامور بسمقاصدها' ' یعنی معاملات میں اعتبار مقاصد کا ہے۔

اس مجلّہ کے تیار ہونے کے بعد ۱۳۹۳ میں شاہی فرمان کے ذریعہ مجلّہ کوآ کینی حیثیت دی گئی، اور ترکی کے زیر حکومت تمام ممالک کی عدالتوں کے لیے لازی مناخذ کی حیثیت سے اس کا اعلان کیا گیا۔۔۔۔۔ مگر م ۱۸۸ء کے بعد ہی سے اس مجموعہ قانون میں تر میمات کا ممل شردع ہوا، اور مختلف اغراض کے تحت مجلّہ کے گئی اہم دفعات کومنسوخ کر دیا گیا، پھر دفتہ موقتہ قانونی طور برصرف مختلف اغراض کے تحت مجلّہ کے گئی اہم دفعات کومنسوخ کر دیا گیا، پھر دفتہ مخلّہ قانونی طور برصرف برسل لاء کی حد تک محد دو ہوکر رہ گیا، ۱۹۲۹ء میں ترکی حکومت نے سویز رلینڈ کے قوانین ابنانے کا فیصلہ کرلیا، ان قوانین نے مخلّہ اور ایسے ہی دوسرے قوانین کی مگھ لے لی، جوان سے متصادم شے، (۱)

# برسن لاء کے علق سے قانون سازی

ترکی میں مجلۃ الاحکام کے تنطل اور پرش لاء تک اس کے محدود ہونے کے بعد مختلف اسلامی ملکوں میں شخصی احوال کے موضوع پر نقبی مجموعوں کی تیاری کا کام شروع ہوا، اسسلسلے میں پہلا ممل ہر سوایت کے موضوع پر نقبی مجموعوں کی تیاری کا کام شروع ہوا، اسسلسلے میں پہلا ممل ہوا، اور قانون حقوق العائلۃ کے نام ہے ایک پہلا مل ہوا، اور قانون حقوق العائلۃ کے نام ہے ایک مجموعہ عمرالتوں کے لیے جاری کیا گیا، لبنان میں آئ تک پرسل لاء کے سلسلے میں اس مجموعہ پر عمل محموعہ پر عمل میں اس مجموعہ پر عمل میں ہوں ہاہے، (۲)

البنة احوال شخصيه كاس من قانونى مجموعه مين نكاح وطلاق كے مسائل ميں صرف فقه حفی برانحصار نہيں كيا گيا، بلكه حسب ضرورت تمام نداجب اربعه سے استفادہ كيا گيا۔

🖈 بعد میں جب مصرمیں پرسٹل لاء کے قوانین تیار کئے گئے تو وہاں بھی یہی طریقہ کار

<sup>(</sup>۱) مضمون برونيسر الس الس رونارتركي مشرق وسطى عن قانون ج: ا، المدخل للتعريف بالفقد للاستاذ محد مصطفی هلسي : ص١١١ والمدخل الفقهي للاستاذ الزرقاء: ج ارو٢١-٢١١ (٢) عقد الزواج وآثار هالا في زهره: ص٢٠، تاريخ الفقد للاشتر ١٩٥

النياركيا حميا-(١)

شام میں سو<u> ۱۹۵ء</u> تک ترکی کے مجموعہ قانون" حقوق العائلة" بیمل موا ، اور سره واعين" قانون الاحوال التصية" كينام سايك نيا قانون نامه جاري كيا كيا- (٢)

يبي قانون دہاں آئ تک جاري ہے، اس نے قانون نامے ميں جھ صے بيں، (١) كتاب الزواج (٢) كتاب أنحلال الزواج (٣) كتاب الولادة ومتائجها (٧) كتاب الا ملية والنيلبة الشرعية (لینی ولا دت وصایت اور قوامة کے مسائل) (۵) کتاب الوصية (۲) کتاب المواريث، كل وفعات ۴۰۸/ ہیں۔

شام كابية انون نامه تركى كے قانون العائلة كے مقابلے ميں زيادہ جامع ہے، اس ليے كه ترکی کے قانون العائلة میں وصیت اور میراث کے مسائل نہیں ہیں، جس کے لیے قاضی حضرات حفیہ کی کتابوں کی طرف رجوع کرتے تھے، جس سے اختلاف رائے بھی پیداہوتا تھا، اسی طرح قانون نفقه بھی اس میں موجود نہیں تھا، مسائل جربھی چھوڑ دیتے گئے تھے، جب کہ مجلۃ الاحکام العدلية "بين بيرمسائل مذكور تق-

الما لك مصرين اليك عرصة تك واواء كعدالتي قانون كي دفعه ١٨٨ ك مطابق نر بب حنفی کے قول رائح برعمل ہوا، لیکن جب بعض عدالتی مسائل میں تنگی کا احساس کیا گیا تو کئی حلقوں ہے لوگوں کی سہولت اور مصلحتوں کی رعایت کے لیے ندہب حنفی کی یابندی اٹھائے جانے کامطالبہ کیا جانے لگا، چٹانچے <u>۱۹۱۵ء</u> میں وزیر قانون کی سربراہی میں علماء دین اور ماہرین قانون کی ایک سمیٹی تفکیل دی گئی اور اس سمیٹی نے احوال شخصیہ کے موضوع پر ندا ہب اربعہ کی روشن میں ایک قانونی مسودہ تیارکیا، جو ١٩١٦ء میل طبع ہوا، مربعض علماء کے شدید اختلاف کی بنایراس کو قانونی حيثيت حاصل نه موسکی۔

ما اعمر بنا قانون نامدصا در ہوا، جس کومصر کی ایک اہم ترین علمی سینی نے تیار

کیا تھا، اس تمینی میں شیخ الاز ہر، شیخ المالکیہ، چیف جسٹس مفتی مصر، نائب السادۃ المالکیۃ، وغیرہ اہم ترین شخصیتیں نثریک تھیں،اور قانون کا بڑا حصہ ند ہب مالکی سے اخذ کیا گیا تھا۔

کی سام ایم ایک اور قانون جاری ہوا، جس میں مذاہب اربعہ کے علاوہ بعض دیگر فقہی آراء سے بھی کچھ استفادہ کیا گیا تھا، اس قانون میں نکاح کی کم از کم حد بھی مقرر کردی گئی تھی۔

🖈 🛚 العواء مين اس كامتبادل دوسرا قانون نا فذ كيا گيا۔

کے ۱۹۳۱ء میں وزارت انصاف کی تجویز پرعلاء شرع اور ماہرین قانون کی ایک مجلس بنائی گئی جس کی تائید مصر کی پارلیامنٹ نے بھی کردی، اس مجلس نے کسی مذہب نقہی کی پابندی کئے بغیر آزادانہ طور پراحوال شخصیہ کانیا مجموعہ قانون تیار کیا اور نافذ کیا گیا۔ (۱)

# تدوین قانون کی غیرسر کاری کوششیں

میتوان مدوین کوششوں کا ذکرتھا جن کو حکومت کی سر پرستی حاصل تھی ،لیکن اسی دور میں بعض علماء نے اپنے طور پر بھی اس ذیل میں بعض کوششیں کی تھیں ، جن کوسر کاری طور پر قانونی درجہ ہیں دیا گیا،ان کا ذکر بھی یہاں فائدہ سے خالی ہے۔

# (۱) محمد قدری پاشا:

اس سلسلے کا پہلانا م مصر میں ''محمد قدری پاشا'' کا ملتا ہے، انہوں نے ''مجلۃ الاحکام العدلیۃ''
کے انداز پر مسلک حنفی کے مطابق ایک مجموعہ احکام تیار کیا، کہا جاتا ہے کہ ابتدا یہ کام ان کو حکومت مصر
کی جانب سے ملاتھا، تا کہ نابلیون قانون کی بنا پر مصر کے علماء میں جو بے چینی پائی جاتی ہے اس کودور
کیا جائے۔۔۔۔۔ محمد قدری یا شانے اپنی کتاب کو تین حصوں میں تقسیم کیا۔

<sup>(1)</sup> فلسفة التشريع: ص ما ارعقد الزواج لا في زبرة: ص ٢٠ ر ، بحواله تاريخ الفقه: ١٩٧ر

حصراول: معاملات

اس کانام رکھا، "مرشد الحیر ان فی معرفۃ احوال الانسان" اس میں ۱۹۳۹ روفعات ہیں ۱۰س کوحکومت مصرفے ۱۸۹۰ء میں طبح کرایا۔

#### صددوم: متعلقات وقف

اس کا نام ہے، ''العدل والانصاف فی مشکلات الاوقاف'' اس میں ۲۳۲ر دفعات ہیں، اس کی طباعت سو ۱۸ء میں ہوئی۔

حصة وم: احوال شخصيه سيمتعلق

اس میں ہبہ، جمر، وصیت، اور میراث ہے متعلق مسائل ہیں، اس کتاب کواسلامی مما لک میں بڑی مقبولیت حاصل ہوئی، ادر برسٹل لاء سے متعلق اس کومرجع کا درجہ دیا گیا۔(۱)

(٢) تلخيص الاحكام الشرعية على المعتمد من مذهب ما لك

یہ دوسرا قانونی مجموعہ ہے، جس کومرحوم محمد عامر نے مسلک مالکی کے تواعد کے مطابق نئ قانونی ترتیب کے ساتھ مرتب کیا۔ (۲)

# (٣) مجلة الإحكام الشرعية على غد بهب احمد

شخ قاضی احمد بن عبداللہ القاری المکی المتوفی (۱۹ مار) نے مرتب کیا، اس مجلّه میں اکس (۲۱) کیا بیں ہیں اور ہر کماب میں متعدد ابواب اور ہر باب میں متعدد فصلیں ہیں، اور کل ۲۳۸۲ر دفعات ہیں، متوسط درجہ کے چھ سو پھر (۱۷۵) صفحات میں یہ کماب چیلی ہوئی ہے، مجلّہ کی اکس (۲۱) کما ہیں یہ ہیں۔

<sup>(</sup>١) فلرغة التشريع: ١١٤ر بحاضرات في فقه القانون:٢٣٣ر بحواله تاريخ للفقه: ١٩٨ر

<sup>(</sup>٢) بحوث في الشريعة الاسلامية والقانون: المجموعة المانية : ١٣٨م مطبوعة جامعة القابرة: ١٩٤٤م م ١٩٤٤ع

(مسائل خريد وفروخت) في البيوع ١-الكتاب الاول: (مبائل اجرت) في الايجارات ٢-الكتاب الثاني: (مسائل قرض) في القرض ٣-الكتاب الثالث: (مسائل وقف) في الوقف ٣-الكتاب الرابع: (سائل ہبہ) في الهبة ٥-الكتاب الخامس: (مسائل دہن) ٧-الكتاب السادس: في الرهن في المضمان والكفالة (ماكل ضانت) ٤-الكتاب السابع: (مسائل دواله) ٨-الكتاب الثامن: في الحوالة (مسائل وكالت) ٩-الكتاب التاسع: في الوكالة (مبائل عاریت) ١٠-الكتاب العاشر: في العارية (مسائل امانت) ١١-الكتاب الحادي عشر: في الوديعة (مبائل غصب) ١٢-الكتاب الثاني عشر: في الغصب 11-الكتاب الثالث عشر: في الحجروالا كراه (سائل يابندي اورزبردي) (مسائل شفعة) ١٢-الكتاب الرابع عشر: في الشفعة 10-الكتاب الخامس عشر: في الصلح والابراء (ماكل صلح و ابراء اور یروس کے احکام) واحكام الجوار (مسائل اقرار) ١١-الكتاب السادس عشر: في الاقرار (مسائل شرکت) ١٤-الكتاب السابع عشر: في الشركة ١٨-الكتاب الثامن عشر: في المساقاة و المزارعة (غصب اوركيتي وباغات کی بٹائی کے مسائل) والمغاصبة (عدالتي مسائل)

19-الكتاب التاسع عشر: في القضياء

٢٠-الكتاب العشرون: في الدعوىٰ (مسائل وعونُ)

11-الكتاب المعادى والعشرون: في البينات والتحليف (بينه اورتم كاحكام)

مجلّہ کے اہم مصاور درج ذیل ہیں۔

(۱) المغنى كمونق الدين البامحمة بن قدامه

(۲) الشرح الكبير شمس الدين عبد الرحمن الي الفرج بن قدامه

مفلح (۳) الفروع شمس الدين الي عبدالله بن م

(۴) شرح منتهی الارادات مصورین پونس البهوتی

یہ دو محققین ، ڈاکٹر عبدالوہاب ابراہیم ابوسلیمان اور ڈاکٹر محمد ابراہیم احمد علی کی تحقیق کے ساتھ مؤسسہ رسالۃ جدۃ سے شائع ہوا، ' مجلّہ کے شردع میں محققین کی طرف سے ایک تحقیق مقالہ شامل ہے ، جس میں مجلۃ الاحکام العدلیۃ اوراس مجلّہ کے درمیان موازنہ کیا گیا ہے اور خلاصۂ بحث کے طور پریہ ثابت کیا گیا ہے کہ یہ مجلّہ ، مجلۃ الاحکام العدلیۃ کے طرز پر کھا گیا ہے ، مجنی بحث ، ابواب وضول ، سب تقریباً ایک ہیں ، البتہ کے فرق ہے جس کی وضاحت محققین نے کی ہے۔

(الف) مثلاً مجلة الاحكام العدلية كي شروع مين دومقالي بين، جن مين ايك مقاله علم فقه كي تعريف وشقالي مثلاً محلق الدور مراقواعد كليد فقه يه بين من 19 رقواعد بيان كئے گئے مقد كي تعريف وقت ميں 19 رقواعد بيان كئے گئے ہيں، مجلة الاحكام الحسلية كي ابتداء ميں كوئي مقدمہ نبيل ہے، البتدس ميں قواعد ابن رجب سے تلخيص كركے (١٢٠) ايك سوسا محد قاعد عشام كركے ميں۔

(ب) دوسرا فرق میه هم که مجلة الاحکام العثمانیة "میں سوله (۱۲) کتابیں اور ۱۸۵۱ر دفعات بیں جب کرمجلة الاحکام الحسنبلیة میں ۲۱رکتابیں اور ۲۳۸۲ردفعات ہیں۔

(ج) ای طرح بعض موضوعات نئے ہیں، جن کا ذکر مجلة الاحکام العثمانية میں نہیں

ب، مثلاً كماب الوقف، وغيره-(١)

<sup>(</sup>١) تاريخ الفقه الأسلامي للدكتور سليمان الافتر: ١٩٨- ٢٠١

(س) عرب المارات من پندر بویس مدی بجری کے آغاز میں الملجنة الوطنية للاجتماعات (قوی علم برائے اجتماعات) نے موسوسة تقنین المشریعة الاسلامیة "ک للاجتماعات (قوی علم برائے اجتماعات) نے موسوسة تقنین المشریعة الاسلامیة "ک للاجتماعات (قوی علم براضاعات الله برارصفات نام ایک خوم بحوم قواتین شائع کیا، جس کی پندره جلدیں ایں اور برجلد تقریباً ایک بزار صفحات برمشمال ہے۔

ب ای طرح اس تنظیم نے ایک اور صخیم تاریخ قانون شائع کی جس میں عہد نابلیون ﷺ ای طرح اس تنظیم نے ایک اور صحیح تاریخ قانون شائع کی جس میں عہد نابلیون سے لے کراب تک کی قانونی تاریخ اور وضعی تو انہین کی تشریحات دی گئی ہیں۔(۱)

# التشريع الجنائي الاسلامي

یاسلام کے قوانین تعزیرات کا ایک مفصل مجموعہ ہے، یہ کتاب و وجلدوں میں ہے، پہلی جلد فقہ یہ مام کے بیان میں اور دوسری جلد تم خاص کے بیان میں ہے، اس کتاب میں ندا ہب فقہ یہ اور قوانین دضعیہ کا موازن بھی پیش کیا گیا ہے، پوری کتاب ۱۸۹ ردفعات پر شتمل ہے۔

اس کتا ہے مصنف ڈاکٹر عبدالقا در عودہ ایک عظیم اسلامی مفکر اور فقیہ ہیں، ان کا تعلق اخوان السلمین سے تھا، اور اس جرم میں ان کوشہید کیا گیا، انا لله و انا الیه و اجعون .
و مانقمو امنهم الا ان یؤمنو ا بالله العزیز الحمید.

# مروجه طريقة تدوين كانقص

عصر جدید کا طریقہ تدوین بیہ کہ کہ کہ ایک موضوع سے متعلق احکام وقو اعد کوایک مجموعہ میں علمی اور منطقی بنیادوں پر مرتب کردیا جائے ، اس طریقہ تدوین کاسب سے بڑا فائدہ بیہ کہ عام لوگوں کو اپنے حقوق وواجبات کا علم باسانی ہوجائے ، اور قاضوں کو فیصلہ کے وقت ان کا حوالہ دینا بھی آسان ہو۔

محرظاہرہے کہ اس فائدہ کے حصول کے لیے فدکورہ طریقۂ تدوین کی مغرورت مرف انسانوں کے بنائے ہوئے قوانین کوہ، خدائی قانون (شریعۃ اسلامیہ) کواس کی حاجت نہیں ہے، خدائی قانون کے بنائے ہوئے قوانین کوہ مسائل محفوظ اور مدون ہیں، اس قانون کا سب سے بواسر چشمہ دو آن خواص تو خواصعام مسلمانوں کے سینے میں بھی محفوظ ہے، اس طرح اس قانون کا ورسراسر چشمہ حدیث بھی علماء وحد ثین کے نزد یک معروف اور مدون ہے، اوران کا دن رات کا یہی مخفوظ ہے، کر قرآن وحدیث کے اسرار ورموز اور مسائل واحکام پڑور کرتے رہیں، اس لیے قرآن وحدیث کے لیے کی نئی تدوین کی ہرگز ضرورت نہیں۔

(۱) موجوده طریقت تدوین کا گرایک طرف ده فائده ہے جس کا ذکراو پرکیا گیا تو دوسری طرف اس کا بوا نقصان سے ہے کہ اس طریقت تدوین میں قانونی احکام بخمد ہوکررہ جاتے ہیں ہمل ارتقاء کر جاتا ہے ، کا راجتہا دمسدود ہوجاتا ہے ، اور تمام لوگوں پرصرف اس مدونہ یا مجموعہ کے مطابق عمل کرنے اور فیصلہ کرنے کی جبری پابندی عائد ہوجاتی ہے ، گویا ایک قانونی حجر ہے ، جو پوری مملکت کے فکر دو ماغ پر مسلط کر دیا جاتا ہے ، اور فکر ونظر کی تمام تر آزادی سلب کرلی جاتی ہے۔

اگرخدانخواستہ یمل اسلامی قانون کے ساتھ کیاجائے (جیسا کہ او پربعض اسلامی ملکوں کے زیل میں گذرا) تو گویا کتاب وسنت کے وسیع تناظر کوترک کر کے ایک انتہائی محدوداور تنگ گھائی کو ایک انتہائی محدوداور تنگ گھائی کو اختیار کرلیا گیا، اور اس صورت میں قانون کے نقطہ نظر سے شری نصوص کی حیثیت محض ایک تاریخی ما خذ سے زیادہ باتی نہیں رہ جاتی ۔

(۲) اسلامی قانون میں اس طریقئہ تدوین کا دوسر ابڑا نقصان یہ ہے کہ ظنی احکام کو طعی کا درجہ دے دیا جاتا ہے، اور اجتہادی احکام کو اس جزم ویقین کے ساتھ پیش کیا جاتا ہے کہ جیسے یہ واقعۂ تھم الہی ہوں، حالا نکہ اجتہادی احکام محض ظنی ہیں، ان میں جزم ویقین کی کیفیت پیدا ہون کا منہیں سکتی۔

اس احساس کے پیش نظر بورپی مما لک کے کئی علماء قانون نے اس طریقۂ تدوین کی مخالفت

کی ،جن میں مرفیرست جرمن کا سافینی (SAVIGNY) ہے اس نے ساماء میں 'استجاہ العصر نو التشریع والقصناء' (بقروین قانون کاعصری د جحان) کے نام سے ایک کتاب شائع کی ،اوراس میں اس طریقتہ بقروین کے نقصانات کو مدل طور پر بیان کیا ، اس کی تنقید کا بنیا دی عضر بہی تھا کہ اس سے قانون جمود کا شکار ہموجا تا ہے ، اور ہر دد کے انسانی حاجات کے لیے اس میں جس در ہے کے ارتقاء کی ضرورت ہے وہ عمل رک جاتا ہے ،محض چند دفعات اور ابحاث کو جبری قانون کاور جبل جاتا ہے۔(۱)

جہاں تک قانون اسلامی کی بات ہے تو قانون اسلامی ہیلے ہی سے انتہائی علمی اور منطق بنیادوں پرمدون ہے، ان کی طرف اہل علم کے لیے مراجعت آسان ہے، تدوین کی حاجت غیر اسلامی ملکوں کو ہے، جن کے پاس کوئی مدون قانون نہیں ہے، اوراختلاف آراء اور زیادہ سے لفظوں میں اختلاف کی شدت سے بیجنے کے لیے ان کوایک نقطہ وحدت کی ضرورت ہے۔

برطانیدادرامریکہ بی کو لیجے کہ انہائی ترتی یافتہ اور مہذب ہونے کے باوجودان کے پاس
کوئی تحریری مددن قانون نہیں ہے، ان کے یہاں فیصلوں کی بڑی بنیادرسم ورواج ،عرف وعادت
،ادرسابقہ عدالتوں کے فیصلے اور نظائر بیں، اور چھوٹی عدالتیں بڑی عدالتوں کے اجتہادات
اور فیصلوں کی یابند ہیں۔

انگلینڈ میں اٹھار ہویں صدی عیسوی کے کی مصنفین نے کھل کراس طریق کارے اختلاف کیا، جن میں ایک نام ''بلانستون'' کا ہے، چنانچے انیسویں صدی میں بیر قانون پاس ہوا کہ عدالتوں کے بعض فیصلوں کے خلاف ائیل دائر کی جاسکتی ہے، اور اس کے لیے انگریز کی فیصلوں کا بڑا کورٹ قائم کیا گیا۔

• کاء میں برطانیہ کے بعض ممبران پارلیا منٹ نے سرکاری طور پر قانون مرتب کرنے کا مجمی مطالبہ کیا، جن میں وستیوری کا نام خاص طور پرقابل ذکر ہے، کین ان کی آ واز صدائے بازگشت (۱) محاضرات نی نظریۃ القانون: ص ۲۳۸ر،المدخل لعلوم القانونیۃ لتو نتی فرج: ۲۲۵ر

#### فابت ہوئی ،ان کی کوششیں کا میاب نہ ہوسکیں جس کے کی اسباب تھے مثلاً

(۱) اس تقلیدی ذہنیت کی حفاظت جوانگریزوں کا خاصہ ہے۔

(۲) برطانیہ میں رنگارنگ تہذیبوں اور نداجب کا اجتماع ،اور ہرایک کے رسم ورواج میں شدیداختلاف،ایک قانون کے لیے پوری مملکت کے عوام کو متحد کرناناممکن تھا۔

یمی حال امریکہ کا بھی ہے، اس کا بھی کوئی ایک مدون قانون نہیں ہے، ہرریاست کے مخصوص قوانین ہیں، اور بعض ریاست کے مخصوص قوانین ہیں، اور بعض ریاستوں نے تواپٹا الگ با قاعدہ قانون مرتب کرر کھا ہے، مثلاً ''لویزیا تا'' کی ریاست، اس نے اپنا مجموعہ قانون بطور خود فرانسیسی قانون کی روشنی ہیں تیار کیا ہے۔ (۱)

قریب ڈیڑھ دوسوسال سے اسلامی ملکوں کے بعض مصنفین میں بیمر بینانہ ذہنیت پائی جارہی ہے کہ یور پی ممالک کی طرح اسلامی ملکوں میں بھی ای طرح قانونی تدوین کاعمل کرلیا جائے تو ہمارا ملک بھی پسماندگی کے دائرہ سے نکل کرترتی کی راہ پرگامزن ہوسکتا ہے، حالا تکہ یہ محض بھول ہے قانون کی دنیا میں یورپ کوکئی خاطر خواہ کامیا بی نہیں ملی ہے، اور ہماری ترتی کاراز یورپ کی تقلید میں نہیں، بلکہ اپنے اصل اسلامی توانین کے سے تر نفاذ میں ہے، کاش اسلامی ممالک اپنی اس روش پرقائم رہتے جس پردہ چارسوسال قبل قائم تھے، تو غلامی اور پسماندگی کے اس دور سے شایدان کو دوچار ہونانہ پڑتا، و المحقیقة عند المله۔

# فقهى موسوعات كأدور

علامہ کاسانی کے ای مقرر کردہ ہدف کے حصول کے لیے عصر جدید میں فقہی موسوعات تیار کرنے کا رجحان بیدا ہوا، خود علامہ کاسانی کا کام (بدائع الصنائع) اس سلسلے میں ایک شاہکار کا درجہ رکھتا ہے۔

موسوعہ دائرۃ المعارف، یا انسائیکو بیڈیا سے مرادابیا مجموعہ ہے جس میں موضوع سے متعلق کممل یا اکثر معلومات اس ترتیب وتعبیر کے ساتھ جمع کردی گئی ہوں جن سے عام اہل علم ، کسی استاذ یا شرح کے بغیر پورااستفادہ کر سکتے ہوں ، اور جس میں صرف معتبر معلومات ہی جمع کی گئی ہوں ، فرضی بیا شرح کے بغیر پورااستفادہ کر سکتے ہوں ، اور جس میں صرف معتبر معلومات ہوں ، گویا موسوعہ کا بنیادوں پر تخیلات اور قیاسات شامل نہ کئے گئے ہوں ، نیز حوالوں کا پورااہتمام ہو، گویا موسوعہ کا اطلاق صرف اس کتاب پر ہوسکتا ہے جس میں درج ذیل خصوصات ہوں۔

<sup>(</sup>۱) يدائع الصنائع للكاساني: ج ارص ار

- (۱) جامعیت
- (۲) کہل رتیب
- (٣) ذرائع اعماداورحوالول كاامتمام

اس طور پر فقہی موسوعہ، قدیم فقہی مبسوطات ، مدونات، مطولات، اور متون سے مخلف چیز ہے، اس لیے کہ ان میں موسوعہ کی فرکورہ بالاخصوصیات کی رعایت بلحوظ نہیں رکھی گئی ہے، اگر چیکہ بعض خصوصیات بعض کر ابول میں موجود ہیں، لیکن ساری خصوصیات موجود نہیں ہیں، ای لیے کسی مفصل اور جامع کر آبول میں موجود ہیں کیا جاتا ہے، وہ محض مجازی ہے، قدیم کر آبول کا اسلوب مفصل اور جامع کر آب پر موسوعہ کا جواطلاق کیا جاتا ہے، وہ محض مجازی ہے، قدیم کر آبول کا اسلوب بیان نریادہ ہمل نہیں ہے، اور ضرور وقریقات کے بیان میں اعاطہ کا لحاظ رکھا گیا ہے، جب کہ موسوعہ کے لیے یہ با تیں بہت ضروری ہیں، (۱)

# فقهى موسوعه كي ضرورت

نقبی موسوعہ کی ضرورت بعض ان مشکلات کی بناپر پڑی ، جو نداہب اربعہ پر تحقیق و اختصاص کرنے والوں کو پیش آتی تھیں ، مثلاً

(الف) نداہب اربعہ کی کتابوں کی ترتیب ایک نہیں ہے، ایک فرجب کی کتاب میں جوہات پہلے ہے دوسرے فرجب کی کتاب میں وہ بعد میں ہے، ای طرح ایک مسئلہ کس فرجب میں جس باب کے تحت نہیں ماتا، بلکہ جس باب کے تحت نہیں ماتا، بلکہ دوسرے فرجب کی کتاب میں وہ مسئلہ اس باب کے تحت نہیں ماتا، بلکہ دوسرے کی ماتا ہے۔

اس سے ذہنی انتشار پیدا ہوتا ہے، اور مسائل کی طرف مراجعت میں دقت ہوتی ہے۔ (ب) قدیم کما بول میں کوئی جامع فہرست موجود نہیں ہے جس کی روشنی میں مسائل

<sup>(</sup>١) الموسوعة الفقيمة الكويمة: ج ارص ٥٣مر

کوو حونڈ نا آسان ہو، بعض مسائل ان کتابوں میں ایسے غیر متعلق مقامات پرآئے ہیں کہ بادی النظر میں ان کے دہاں ہونے کا گمان بھی نہیں ہوتا، مثلاً ''اجہاض اور عزل'' کی بحث شامی میں کتاب میں ان کے دہاں ہونے کا گمان بھی نہیں ہوتا، مثلاً ''اجہاض اور عزل'' کی بحث شامی میں کتاب الرق کے دہار محاملہ کی گفتگو''احکام الرق کے اندر ' حکم العزل عن الامة'' کے تحت آئی ہے، مثر کین کے ساتھ معاملہ کی گفتگو''احکام الوصی'' کے ذیل میں آئی ہے، وغیرہ۔

اس کی وجہ سے قدیم کتب نقہ سے استفادہ میں کانی دفت کا احساس ہوتا ہے۔ (ج) مشکل فقہی اصطلاحات کا استعال ،اور خشک ادر الجھی ہو کی زبان و بیان

بھی ان کتابوں ہے استفادہ کی راہ میں رکاوٹ بنتے ہیں۔

یمی وہ وجوہات ہیں جن کی بناپر محققین کے ذہن میں شدت کے ساتھ نقبی موسوعات تیار کرنے کا خیال بیدا ہوا۔

# فقهى موسوعه كى تاريخ

سب سے جہلی آواز اس سلسلے میں و سامے مطابق ادواء میں ہیرس میں "مؤتمر الفقة الاسلامی" کے موقعہ پراٹھائی گئی، مؤتمر نے با قاعدہ اپنی سفارشات میں اس کوشامل کیا، کہ جدید اسلوب نغت کی ترتیب پرالیا نقبی موسوعہ تیار کیا جائے جس میں حقوق کے موضوع پر مکمل اسلامی موضوعات فراہم کی گئی ہوں۔

اس میں کوئی شک نہیں کہ اس طرح کے موسوعہ کی سب سے زیادہ ضرورت مستشرقین کوتھی،
اس لیے کہ علوم اسلامی پران کے مطالعہ و تحقیق کا مقصد تقید اور نکتہ چینی اور اس ذریعہ سے مسلمانوں میں شکوک و شبہات پیدا کرنا تھا، نعبی کتابوں میں جس انداز میں مسائل و جزئیات بھرے ہوئے ہیں ،ان تک رسائی جرفعل کے بس کی بات نہیں ہے، اس لیے ان کو ضرورت تھی ایسے مجموعہ کی جس میں ان منتشر جزئیات کو بیکیا کردیا گیا ہو۔

اسموضوع يرسب سے پہلاملى اقدام ٥ يسام مطابق ١٩٥٦ء مس كلية الشريعة دشق

میں کیا گیا، اس معاملہ میں جامعہ دمش کو تقدم حاصل ہے، اس کا کام اس موضوع پر ہونے والی کوشنوں کے لیے دلیل راہ ثابت ہوا، ........جامعہ دمشق نے ابتدائی طور پر بعض اہم کام کئے، مثلاً ''مجم فقہ ابن حزم مرتب کی اور فقہی اصطلاحات کے مواقع استعال کا ایک انڈس تیار کیا دغیرہ۔

ا ۱۳۸۱ مطابق ۱۹۲۱ء میں وزار ۃ الاوقاف المصریة نے ایک نقبی موسوعہ برکام شروع کیا، جس کی اب تک بیندرہ جلدیں شائع ہو چکی ہیں۔

۲ ۱۳۸۱ مطابق به ۱۹۲۱ میں کو بہت کی وزار قالا وقاف والشوک نے ایک بوے موسوعہ پرکام کا آغاز کیا، اور اس منصوبے کے پہلے مرحلے کے لیے بیس ہزار (۲۰۰۰۰) کو یق وینا رکا بجٹ منظور کیا، اور اس کے لیے ابتدائی طور پر پیچاس (۵۰) موضوعات کا انتخاب کیا، کیک ابھی صرف تین موضوعات پرکام ہوا تھا کہ اے وائے میں کام رک گیا، اور تقریباً کی سال تک کام موقوف رہا، اس دوران فقہ خبلی کی کتاب ''المخی'' کا بھم تیار ہوا۔

۵<u>۱۹۷ء</u> میں موسوعہ کا کام پھرشر وع ہوااور مسلسل چھسال کی محنت کے بعد <u>ا ۱۹۸ء میں اس</u> کی پہلی جلد اور ۱۹۸۷ء میں دوسری جلد شائع ہوئی۔

دراصل موسوعہ کا کام انہائی مشکل اور دقت طلب کام ہے، کی موضوع ہے متعلق تمام نقبی

آراء واقوال کا احاطہ آسان کام نہیں ہے، پھرالی کتاب تیار بھی ہوجائے، تواس کی طباعت و
اشاعت آسان نہیں ہے، یہ کام کتنا مشکل ہے، اس کا اندازہ اس ہوتا ہے کہ قاہرہ میں ''جعیۃ
الدراسات الاسلامیۃ' نے آٹھ ندا ہب نقبیہ، (حنق ، مالکی، شافعی، عنبلی، زیدی، جعفری، اباضی، اور
ظاہری) کامبسوط موسوعہ تیار کرنے کا ارادہ کیا، اور کتاب الٹکاح سے کام کا آغاز کیا، لیکن پندرہ
سو(۱۵۰۰) صفحات ہوجانے کے بعداس کی جمت جواب دیے گئی، اس لیے کہ ابھی تک صرف نکاح
کے ارکان دشرا لکائی کی بحث آسکی تھی، اور صفحات اسے زیادہ ہوگئے۔ (۱)

<sup>(</sup>۱) تراث للفقه الإسلامي:۳۶٪

بہرحال کویت کے موسوعہ کا کام جاری رہا، ابتک اس کی تینتالیس (۳۳) جلدیں شائع ہوچکی ہیں اور بداب تک کا سب سے بڑا نقبی موسوعہ ہے، جس کی گیار ہویں جلد (مکمل) اور اٹھار ہویں جلد کے ایک حصہ کا ار دوتر جمہ اسلا مک فقہ اکیڈی دبلی کی خواہش پر حقیر راقم الحروف نے کیا ہے۔

# « فقهی نظریات" ایک نئ فقهی تقسیم

دورجد بدیمی نقهی کتابوں کی ایک نی قتم سامنے آئی ہے، ....... "نقهی نظریات' یہ نقہاء کے" قواعد فقہیہ' ہے مراد فقہ اسلامی کے وہ عمومی سرچشے ہیں جن سے شرایعت کے عمومی احکام متبط ہوتے ہیں ،اوران پر نئے مسائل دوا تعات کی تطبیق کی جاتی ہے ہیں ،اوران پر نئے مسائل دوا تعات کی تطبیق کی جاتی ہے ، ..... جب کے فقہی نظریات سے مراد دہ بڑے مقاصد اور مفاہیم ہیں جن پرایک نظام حقوق کے طور پر موضوعاتی حیثیت سے مستقل کتا ہیں تیار کی جا کیں ،مثل نظریہ عقد وکمنیت ،نظریہ المبیت والتزام ،نظریہ صغان ،نظریہ نیا بت ،نظریہ المبیت والتزام ،نظریہ صغان ،نظریہ نیا بت ،نظریہ اور نظریہ تو قف ، دغیرہ یہ فقہ اسد می کا جد یہ موضوعاتی مطالعہ ہے ،اور فقہ اسد می پر تحقیق وا خصاص کرنے دالی ایک جماعت اس میں معمر دف ہے ،اور ئی ت ہیں اس طرز پر کھی گئی ہیں ،(۱)

محراس ما ما در تعبیر بانظر نانی کی ضرورت ہے، اس لیے کہ ' نظریہ' انسانی نظر وفکر کے بتیج کو کہتے ہیں، جب کے اس می قانون آ کانی قانون ہے، اس کو ' نظریہ' کانام دیناوضی قانون کا اشتباہ پیدا کر تا ہے، اس نے نقیما و نے ' قوانین' کے لیے انتہائی می واتعبیر' احکام شرعیہ' کی اختیار کی تھی، اور تمام مسائل کے لیے اس انگ ابواب قائم کئے تھے۔

البت بعض معاصر اللقام أبات من البائة المريات "ك بجائے" اسلامی نظام" كى تعبير اختيار كى ہے، جونسبٹ بہتر اور محتاط تعبير ہے۔ (۱)

<sup>(</sup>١) تاريخ العد الاسلام للدكتورسليمان الافتر: ١٠٨٠

<sup>(</sup>ع) المدفل لدراسة الشريع بعد كورعبد الكريم زيدان ٥٠ رالدفل للفقة البسازي محد سالام دكور ١٨٤٠

### حدیث دفقہ کے معاجم اور قوامیس کار جحان

عہد جدیدیں صدیث وفقہ کے معاجم تیار کرنے کا بھی رجی ن پر کی تیزی سے پیدا ہوا، تا کہ احادیث اور مسائل کی تلاش و تحقیق کا کام آسمان ہو۔

# معجم الحديث:

مجم الحديث دراصل''احادیث کی فہرست' کانام ہے، اوریہ کام عبد قدیم کے متعدد محد شن نے بھی کیا ہے علامہ سیوطی کی الجامع الصغیر، اس باب میں کافی مشہور ہے، البتدان کا طریقہ کاریہ ہے کہ احادیث کی ترتیب حدیث کے پہلے حق کے کاظ سے قائم کی گئی ہے، یعنی اگر کمی کو حدیث کا پہلا لفظ یا دہوتو وہ باسانی ابنی مطلوبہ حدیث اس کی مددسے نکال سکتا ہے۔

اس طریقہ میں بھی دشواری مید بیش آتی ہے کہ صدیث کا پہلا نقط یاد نہ ہوتو اس صدیث کی ۔ تلاش بہت مشکل ہے، جاہے بقید پوری حدیث یا دہو۔

اس لیے عہد جدید میں ایسے معاجم کی تیاری پر توجددی گئی جس میں صدیث کے کسی بھی فقط سے محلی بھی فقط سے صدیثوں کی تخ تی آسان ہو، یہ یقیغ ایک قاش قدر وضش ہے، جس کو قبول عام حاصل ہوا، محراس موضوع پر ذیادہ بڑا کا مستشر قین نے کیا۔

جڑے دو اسلام میں اسلام کی ایک جی طائدیت اندہ کی اس سلسلے میں سب سے اچھا کام ہے،
جس کومت دواصی اب عم کی ایک جی عت نے تیار کیا ہے۔ اس میں اکثر مستشر قین ہیں۔ صرف ایک مسلمان عالم ڈاکٹر احمد الطیب ہو معداز برمعر کے پروفیسر ہیں۔ جنھوں نے جرمن اور فرنج کے الفاظ کوعر پی میں ترجمہ کیا ہے، ہیں (۲۰) سال کی مدت میں میر کام کمل ہوا۔ اس کو پہلی برڈاکٹر الی ونسنگ استاذ عربی جامعہ لیدن نے شائع کی ممات (۷) صفیم جندوں میں مکتبہ بریں میدن سے اس ونسنگ استاذ عربی جامعہ لیدن نے شائع کی ممات (۷) صفیم جندوں میں مکتبہ بریں میدن سے اس ونسنگ استاذ عربی جامعہ لیدن نے شائع کی ممات (۷) صفیم جندوں میں مکتبہ بریں میدن ہے۔

اس مجم میں نو (۹) کتب احادیث ، بخاری میچے مسلم ،سنن الودا وُدہ سنن تر ذی ،سنن نیائی ،
سنن این ماجہ ،سنن دارمی ، مؤطا امام مالک ، اور منداحمد کی ممل فہرست دی گئی ہے ، اور لغت کے
اعداز میں اس کومر تب کیا گیا ہے ، اس کتاب نے طلبہ حدیث کے لیے بڑی آسانیاں بیدا کر دی
ہیں ،اس کوشش کی تحسین ہونی جا ہے۔

ته ایک اورمشہور مستشرق ہوائڈی نے مفاح کنوز النہ کے نام سے موضوعات اور معانی کی ترتیب پر (حروف والفاظ کی ترتیب پرنہیں) ایک مجم تیار کیا گویا یہ جم الموضوعات ہے، یہ درج ذیل چودہ (۱۳) مشہور کتابوں کا مجم ہے:

| (۲) صحیح مسلم       | (۱) صحیح بخاری                           |
|---------------------|------------------------------------------|
| (۴) جامع الترندي    | (٣) سنن الي داؤد                         |
| (۲) سنن ابن ماجه    | (۵) سنن نسائی                            |
| (۸) منداه           | (2) مؤطاامام الك                         |
| (۱۰) سنن دارمي      | (٩) منداني داؤ دالطيالسي                 |
| (۱۲) سیرةابن بشام   | (۱۱) مندزید بن علی                       |
| (۱۴) طبقات ابن سعد  | (۱۳) مغازی الواقدی                       |
| لباقی نے کیا ہے۔(۱) | السمجم كاعر في ترجمه استاذ محمد فؤادعبدا |

معجم الفقه

جیدا کہ اس ہے بل عرض کیا گیا کہ قدیم کتب نقہ میں جزئیات ومسائل کا اتنا پھیلاؤہ،
کہ ان کی حقیق جتبی آ سان بیں ہے، اور اس مشکل کے لیے موسوعہ تیار کرنے کا خیال بیدا ہوا،
محرموسوعہ تیار کرنے سے بہلے ضرورت تھی کہ حققین کے لیے تمام کتب فقہیہ کے مسائل وموضوعات

<sup>(</sup>١) تاريخ المتشر الح الاسلامي مناع القطان: ١٠٠-١٠١١

کی فہرست حروف ہجا کی ترتیب پر مرتب کی جائے تا کہ متعلقہ مسائل پڑھین کے لیے ہزاروں صفحات کی ورق گروانی کرنی نہ پڑے اور مختصر وقت میں کتابوں میں ان مسائل تک رسائی تسان ہوتو دراصل موسوعہ کے کام کی تحمیل کے لیے فقہی معاجم کی ضرورت پڑی -(۱)

اس نوع کی سب سے پہلی فہرست لجنۃ موسوعۃ الفقہ الاسلامی وشق کی جانب سے استاذ محمہ المشمر الکتانی نے "محلی لا بن جرم" کی تیار کی جودارالفکروشق سے دوجلدوں میں شائع ہوئی، اس طرح کی دوسری فہرست، "حاشیۃ ابن عابدین" کی سامنے آئی، مجر لجنۃ الموسوعۃ الفقہیۃ الکویت" کی جانب سے علامہ ابن قدامہ کی کتاب "کم فقہ السلامی کی فہرست" مجم الفقہ الحسیلی "کے نام سے دوجلدوں میں شائع ہوئی (مطبوعہ مطبعۃ الحصریۃ الکویت، تاریخ طبع اول ۱۳۹۳ معمطالق سے 192ء)

ریجی ایک اچھی پیش رفت تھی، جس سے محققین اور علماء کے لیے بوی آسانیاں بیدا ہو گئیں۔(۲)

#### قاموس الفقنه

ریمشہور صاحب قلم جناب مولانا خالد سیف اللہ صاحب رحمانی بانی و ناظم المعبد الاسلامی حیدرآباد (در بھنگہ بہار) کی کتاب ہے۔ فقہی اصطلاحات پراردوزبان میں بیہلی با قاعدہ قاموں حیدرآباد (در بھنگہ بہار) کی کتاب ہے۔ فقہی اصطلاحات پراردوزبان میں بیہلی با قاعدہ قاموں ہے۔ اس کی ایک جلد شائع ہوئی ہے اور کئی جلدیں آنے کی توقع ہے۔ فاضل مصنف کی محنت قابل محسین ہے۔

<sup>(</sup>۱) عجم الفقد الحسلين: ج ارص عد (۲) بحواله تاريخ المقتد الاسلامي للدكتورسليمان الاشتر: ۲۰۹-۱۲۰۹ر

# علمى وتحقيقي ادارون كاقيام

اس دوری ایک بزی خوش آسید بات بیرے کی اس اور دجال کاری تیاری کا کام شروع ہوا، جگہ جگہ اور ماہرین فن کوان سے وابستہ کر کے کتابیں اور دجال کاری تیاری کا کام شروع ہوا، جگہ جگہ جامعات اور اسلام یو نیورسیٹیاں قائم ہوئیں، پرانے اداروں بیل مصرکا جامع از ہر، ادر تو نس کا جامعات اور اسلام یو نیورسیٹیاں قائم ہوئیں، پرانے اداروں بیل مصرکا جامع از ہر، ادر تو نس کا جامعہ الزیون کا معروف ہے، کیون تی جامعات کی تعداد بہت زیادہ ہے، اور ان کی وجہ سے عالم اسلام میں ایک نے علی احیاء کا کام شروع ہوا، جامعة الا مام محمد بن سعودریاض سعودی عرب، جامعة اسلام میں ایک نے علی احیاء کا کام شروع ہوا، جامعة الا مام محمد بن سعودریاض سعودی عرب، جامعة اسلامیة در ارالعلوم دیو بند، دار العلوم نیو قالعلماء کھنو، مظا ہر علوم سہار نیور جامعہ نظامیہ حیدر آبادو غیرہ بیدہ وہ ظلم علی وقیق ادارے ہیں، جنیوں نے علی دئیا کو وقع علی کتابیں بھی دیں، ادراو نچ در ہے کے رجال کاراور مصنفین بھی پیدا کے، فالحمد الله علی ذلك.

ای کے ساتھ مختلف ملکوں میں علمی اور نعبی اکیڈ میاں ادر ادار دن کا قیام مل میں آیا ،ان کے برے دور رس اثر ات مرتب ہوئے ،ان میں سے بعض کا تذکرہ بطور مثال کیا جاتا ہے۔

### (١) مجمع البحوث الاسلامية

سیلا ایم میں جامعہ از ہر میں قائم ہوا، اس کے اراکین میں علوم اسلامیہ اور قانون اسلامی کے اراکین میں علوم اسلامی مما لک کی نمائندگی کے بوے بوے بوے ماہرین اور علاء تصصین شامل کئے گئے، اور تقریباً تمام اسلامی مما لک کی نمائندگی اس میں حاصل کی گئی۔

یدا کیڈی سالانہ اجلاس کرتی ہے، اور معاملات کے جدیدترین اور حل طلب مسائل پر

#### بحث وتمحیص کرتی ہے۔

اس کے علاوہ اسلامی علوم ،اور قانون اسلامی کے نایاب ذخیروں کی تحقیق وجتجو اوران کی نشروا شاعت بھی اس کے اغراض ومقاصد میں شامل ہے۔

# (۲) مجلس علمی ڈائھیل

میا کی غیرسر کاری علمی تحقیقی دارہ ہے، جو گجرات (ہندوستان) کے ضلع سملک میں ڈابھیل کے مقام پر قائم ہوا، اس ادارہ نے ایک زمانہ میں برے اہم علمی کارنا ہے انجام دیے، اب اس ادارہ کی پہلی سی شان تو باقی نہیں رہی ،کیکن پھر بھی اپنا کام جاری رکھے ہوئے ہے۔

#### (٣) دائرة المعارف حيدرآباد

ریدادارہ سلطان دکن نظام سابع عثان علی خان کے حکم سے برسام میں حیدرآ بادیس قائم ہوا، اوراس نے نایاب علمی ذخائر اور مخطوطات کی نشرواشاعت میں بے مثال خدمات انجام دیں۔

اس ادارہ سے بڑے بڑے متاز اہل علم ادراصحاب نن دابستہ رہے، ادرا پن علمی وفی
صلاحیتوں ہے ادارہ کوفروغ دیا، بیادارہ اپنے دور میں پورے عالم اسلام میں سب سے زیادہ متاز
تھا،کین حیدر آباد کے سقوط کے بعد بیادارہ بھی زوال کا شکار ہوا، اب اس کی وہ پہلی س شان باقی نہ
رہی، ادارہ قائم ہے کچھ نہ بچھکام ہور ہا ہے ادرایک اسلامی تاریخی یادگار کی حیثیت سے انتہائی قابل
احترام ہے۔

#### المجلس الاعلى للشئون الاسلامية مصر (١٨) المجلس الاعلى للشؤن الاسلامية مصر

مجلس وزارت اوقاف کی کرانی میں قائم ہوئی، اور مختلف علوم کے ممتاز علماء کواس میں رکنیت دی گئی، اس نے متعدد فیمتی مطبوعات پیش کیس، اور علمی تحقیقاتی مجلے شاکع کیے، ''موسوعة المفقه

#### الاسلام معز المجلس في مرتب كرايا-

# (۵) المؤتمر العالمي للا قضاد مكه

اس کی پہلی کانفرنس کم کرمہ میں اقتصادیات کے موضوع پر ۱۳۹۱ مرصفر ۱۳۹۱ جرمطابق مطابق الا ۱۳۹۲ رفر دری ۲ ہے 19 منعقد ہوئی، کانفرنس کا دعوت نامہ جامعۃ الملک عبدالعزیز جدہ نے جاری کیا ، اور ای جامعہ کے کلیۃ الا تضاد والا دارۃ نے اس کے انعقاد کا انتظام کیا ، کانفرنس میں فکر اسلامی اور معاشیات کے ممتاز علما ، اور وفو د اور عالم اسلام کی تمام بری یو نیور سیٹیوں کی تمام ندہ شخصیات نے شرکت کی ، امریکہ ، اور یورپ کے دفو د اور ماہرین بھی اس میں شریک ہوئے ، جوابے اپ مقام پر اسلامی اداروں اور علمی شعبوں سے مربوط تھے۔

اس کانفرنس نے اسلامی اقتصاد کے مختلف پہلوؤں برخور دخوض کیا ہمی مناقشے ہوئے اور آخر میں متعدد تجاویر منظور کیں ، جن میں ایک تجویز برتھی کہ امت اسلامیہ کوخیر کی طرف واپس لانے کا واحد راستہ یہ ہے کہ اس کوفقہ اسلامی سے مربوط کیا جائے اور زندگی کے مختلف مسائل وطالات یرفقہ اسلامی کی تطبیق کا شعور عام کیا جائے۔(۱)

# (۲) المركز العلمي لا بحاث الاقتصاد مكه

اسمرکزی تاسیس اوسا مطابق مراه می جاری جاری بی جاری بی الملک عبدالعزیز می مل میں آئی،
اس مرکز نے اقتصاد کے موضوع پر علمی ترجیحات کی تعیین کی ادر اسلامی اقتصادیات سے متعلق قریب سو(۱۰۰) موضوعات مقرر کئے، اور ۲ مار۱۴ می ارچین میں اپنے تیسرے اعلان تاہے کے ذریعہ عالم اسلام کے تمام علمی اداروں کواس مے مطلع کنا، تا 194 میں اسلام آباد یا کستان میں اسلام کے تمام علمی اداروں کواس مے مطلع کنا، تا 194 میں اسلام آباد یا کستان میں

(۱) انتمادی رقی (۲) سرمایکاری

(١) المدخل للنعد الاسلام محود في العطوادي: ١٥ مردار النهدة ، القابرة ، ١٩٤٨ ومطابق ١٩٤٨

(۳) آمرنی کاتشیم (۳) اسلام کانظام دوالت بھیے اہم موضوعات پر مرکز کی دعوت پر عالمی کانفرنس منعقد ہوئی، اور انگریزی اور عملی جی اقتصاد کے موضوع پر تحقیقاتی مجلے شائع ہوئے۔

# (2) مؤتمر الفقه الاسلامي رياض

جامعة الامام محر بن سعود الاسلامية رياض كى دعوت پرمورى ارتا ٨ر ذى قعده ١٩٣١ مطابق ٢٨ راكة برتا ١٠ و ١٩٠٠ و ١٩٠٠ مطابق ٢٨ راكة برتا ارنوم ١٩٠١ و ١٩٠٠ و ١٩٠ و ١٩٠٠ و ١٩٠ و ١٩٠٠ و

کانفرنس میں عالم اسلام کے عصری موضوعات میں سے سانھ (۲۰) موضوعات رہے کانفرنس میں عالم اسلام کے عصری موضوعات میں ہوئیں، ان وقتی علمی وفقہی بحثوں کو جامعۃ الامام کے شعبۂ نشروثقافت نے چھ(۲) جلدوں میں شائع کیا۔

جلداول:

انسانی برادری پراقصادی نظام کی تطیق کے اثرات

جلدروم:

مخالف اسلام تحريكات اورفكري جهاد

جلدسوم:

شریعت اسلامیہ کی تطبیق کالزوم اور اس کے خلاف پیدا کئے جانے والے شبہات کا جواب

> جلد چهارم: اجتهاد-شریعت اسلامیه پس

جلديجم:

انسانی برادری پرحدود کی تطبیق کے اثرات جلد ششم:

اسلام كانظام عدالت

## (٨) مجمع الفقه الاسلامي جده

بغداد میں رابطہ عالم اسلامی کے زیراہتمام وزرائے خارجہ کی بارہویں کانفرنس (منعقدہ اردارجون الموایر) نے اسلامک فقہ اکیڈئ 'کے قیام کی تجویز پاس کی ،اوررابطہ عالم اسلامی کے سکریٹریٹ جزل سے درخواست کی کہ اکیڈمی کے اساسی نظام کے منصوبے میں تمام رکن مما لک کو شامل کیا جائے ، چنانچہ دابطہ نے تاریخ سار ۲ راموا یے کواکیڈمی کے اساسی نظام کے منصوب کی ایک یا دادشت تمام رکن مما لک کوروانہ کی تاکہ اکیڈمی کے اساسی نظام کے منصوبہ کو آخری شکل دی جاسے نظام کے

اس یا دواشت میں اکیڈی کے مرکزی دفتر کے لیے ''جدہ شہر کی تجویز کی گئی، اورا کیڈی کو اختیار دیا گیا کہوہ کی بھی اسلامی ملک میں اپنی شاخ قائم کرسکتی ہے۔

اس اکیڈی کے تحت دنیا کے مختلف اسلامی ملکوں میں متعدد سمینار ہو بھیے ہیں، اور بہت سے جدید مسائل پراہم فقہی فیصلے کئے جا بھیے ہیں، ان فیصلوں کا ایک مجموعہ بھی شائع ہو چکا ہے، جس کا اردوتر جمہ ''اسلامک فقدا کیڈی وہلی' نے شائع کیا ہے۔

# (٩) مجلس شخقیق تھانہ بھون

الاسلاھ میں حکیم الامت حضرت مولانا اشرف علی تھا نوئ نے ایک مجلس تحقیق قائم فر ما کی تھی۔ جس میں نئے مسائل ومشکلات پر اجتماعی غور وخوض کیا جاتا تھا۔ اس مجلس کے خصوص کارکن حضرت مولانامفتی محرشفیع صاحب دیوبندی اور حضرت مولانامفتی محمد الکریم صاحب سے ای مجلس نے ہندوستان میں پہلی بارزوجہ مفقو داخیر کے مسئلہ کواٹھایا اور مختلف فراہب کے علماء وفقہاء سے تبادلہ خیال کے بعد ایک متفقہ جویز منظور کی ۔''الحیلۃ الناجز قالمحلیلۃ العاجز قا'' اس مجلس کی تاریخی اور دستاویزی یا دگارہے۔

# (١٠) ادارة المباحث الفقهية وبلي

اس ادارہ کا قیام جمعیۃ علاء ہندی گرانی میں و ہے ہا۔ میں ہوا۔ جس کے روح رواں اور ذمہ دار مشہور فقیہ ومصنف حضرت مولا نامجہ میاں دیو بندی تھے وہ تاحیات اس کے مدیر ونگرال رہے اور اپنے زمانہ میں رویت ہلال ' حق تصنیف کی نیج اور کواپریٹیو سوسائٹیوں کے مسائل پر تنقیح کا کام انجام دیا۔ رویت ہلال کے مسئلہ پرایک فقبی اجتماع بھی ہوا۔ حضرت مولا ناکے وصال کے بعد اس کی نشآ ہ ثانیہ وہوں میں اپنی سے مسائل کے مسئلہ پرایک فقبی اجتماع بھی ہوا۔ حضرت مولا ناکے وصال کے بعد اس کی نشآ ہ ثانیہ بعد کے ذریعے مل میں آئی اور مجمعیۃ علاء ہند کے ذریعے مل میں آئی اور پر اس ادارہ کے تحت متعدد جدید وقد بھی موضوعات پرئی فقبی اجتماعات منعقد ہوئے۔ نے مسائل کے حل اور نقبی مطالعہ و تحقیق کی نسبت سے اس ادارہ کی خدمات بہت و تیج اور دور رس ہیں۔ راقم الحروف اس ادارہ کی دوت پر متعدد اجتماعات میں شریک ہوتا رہا ہے۔ اللہ تعالیٰ اس ادارہ کی دوت سے مستنفید کرے آئیں۔

# (۱۱) مجلس تحقیقات شرعیه کھنؤ

بداداره لکھنو میں قائم ہوا۔حضرت مولانا محمد اسحاق سند بلویؒ اس کے کنوینر تھے۔معدد نئے موضوعات ومسائل پراس ادارہ کے تحت نقبی مجالس ومباحث کا اہتمام کیا گیا۔جس کی متعدد یا دواشتیں اور مقالات مطبوع صورت میں موجود ہیں۔

# (۱۲) مجلس تحقیق مسائل حاضره کراچی

میم می محر معرف مولانا مفتی محر شفیع مصاحب کی خصوصی دلچیسی سے قائم ہوئی اس کے سر پر ست معرف معرف محر شفیع صاحب اور حضرت مولا نا یوسف بنوری تنے اور کرا چی کے متعددا صحاب علم وفضل اس میں شرکت فرماتے تھے۔ پھر علاء کرا چی کے اتفاق سے جو تجادیز طے ہوتی تھیں وہ سرید خور دخوض کے لیے دیگر علاء ومفتیان ہندویاک کے پاس بھیج دیئے جاتے تھے اور پھر ان کی طرف سے جو جوابات موصول ہوتے ان کو پیش نظر رکھ کرمزید خور کیا جا تا اور قابل عمل تجادید منظور کی جاتی تھیں ، اس اوارہ کی یا دواشیں اور اس کی وعوت پر لکھے گئے مقالات مطبوعہ صورت میں موجود ہیں۔

# (۱۳) مجلس ترتیب قانون اسلامی مونگیر

سیمجلس امیر شریعت دانع حضرت مولانا سید منت الله رحمانی کی تحریک پر مسلم پرسل لاء بور در ست متعلق مسائل کو حالات حاضرہ کے مطابق مرتب کرنے کے لیے قائم ہوئی۔ جس کے گراں دمر پر ست بھی آپ ہی تھے اس مجلس میں دارالعلوم دیو بند، مظاہر علوم سہار نبود، دارالعلوم ندوۃ العلماء کھنو، امارت مشرعیہ بیٹنداور جامعہ رحمانی مونگیر کے اکا برعلاء ومفتیان شریک ہوتے تھے ادر اس طرح کی سال کی مسلس مختوں اور درجنوں اجتماعات کے بعد مسلم پرسل لاء بورڈ کا "مجموعہ تو انین اسلامی" تیار ہوا۔ جس کا مسودہ مشہور صاحب قلم اور فقیہ حضرت الاسماذ مولانا مفتی محرظ فیم الدین صاحب مقامی مفتی دارالعلوم دیو بند نے تیار کیا تھا۔ اور فقیہ العصر حضرت مولانا قاضی مجام ہالاسمام قائمی صدر مسلم پرسل لاء بورڈ کے عہد مدارت میں اردواور انگریزی دونوں زبانوں میں اس صفیم مجموعہ کی اشاعت عمل میں آئی۔

# (۱۲۷) مجمع الفقه الاسلامي و بلي

اس ادارہ کی تشکیل ۱۹۸۸ء میں ہندوستان کے نامورعالم دین اور ممتاز فقیہ حضرت مولانا قاضی مجاہدالاسلام قاسمی صدرمسلم پرستل لاء بورڈ وقاضی القصلة المارت شرعید بہار، اڑیسہ وجھار کھنڈ کے ہاتھوں حیورآ بادیس الرسال اللہ العلم "کے نام ہے ہوئی، پھر پلنک ایک نفست میں اس کا مام بدل کر" مجمع الفقہ الاسلام" (اسلامک فقہ اکیڈی) رکھا گیا، اور مرکزی آفس کے ہے دارالحکومت دیلی کا استخاب کیا گیا، اس اوارو نے برصغیر میں فقہی شعور وآگی کے حوالے ہے افھا بی خدمات انجام دیں، اب تک ۱۳۸۲ جدید فقہی موضوعات پراس کے چودو (۱۳) سمینار ہو چکے ہیں، جن میں اکر سمیناروں میں ایک اوئی فردکی حیثیت ہے راقم الحروف بھی شریک رہا، اس اوارو نے بردی و قیع علمی کتابیں اورفقہی سمیناروں کے مقالات ومباحث شائع کے، متعدد نایاب علمی ذخائر کو تیقیق تعلی کتابیں اورفقہی سمیناروں کے مقالات ومباحث شائع کے، متعدد نایاب علمی ذخائر کو تیا الموسوعة المقتبیة المکومیة کے اردو ترجمہ کا کام اب بھی جاری ہے، الدیاس ادارہ کو قائم رکھے، اوراس کے فیضان کوعام کرے، آئیں۔

(10) مدارس اور دینی اواروں میں علم و تحقیق کے جواوار نے اور مجالس قائم میں ووان کے علاوہ ہیں۔ کے علاوہ ہیں۔

اس لحاظ سے بیدددرایک طرح سے احیاء فقہ اسلامی کا دور ہے، بیا یک خوشگوار علامت ہے، اسکی قدر کرنے اور زیادہ سے زیادہ فائدہ اٹھانے کی ضرورت ہے۔



بحث ينجم

اسلامی قانون میں تمام اقوام عالم اور دنیا کے ہر خطے کی نفسیات اور طبعی میلانات کی رعایت رکھی گئی ہے، ای مقصد کے پیش نظر اسلامی قانون کی تشکیل کے وقت چند بنیادی امور کالحاظ کیا گیا جن سے اسلامی قانون کے مزاج اور روح پر دوشنی پڑتی ہے مثلاً۔

- (۱) کوشش کی گئی کہ کوئی ایساتھم نہ دیا جائے جوعام او گوں کے لیے نا قابل برداشت ہو۔
- (۲) عیداور تہوار منانے کی خواہش ہر قوم کے اندر موجود ہے، اس لیے سال میں ددون قومی عید کے لیے مقرر کئے گئے، اور ان میں جائز اور مہاح حدتک خوشی منانے اور زیب وزینت کرنے کی اجازت دی گئی۔
- (۳) عبادات میں طبعی رغبت ومیلان کواہمیت دی گئی، اوران تمام محرکات وعوامل کی اجازت دی گئی، اوران تمام محرکات وعوامل کی اجازت دی گئی جواس میں معاون و مددگار ثابت ہوں، بشر طبیکہ ان میں کوئی قباحت نہ ہو۔
  - (٣) جوچيز ير طبع سليم پرگرال گذرتي بين ان کوممنوع قرار ديا گيا\_
- (۵) تعلیم و تعلم اورامر بالمعروف اور نمی عن المنکر کودائمی شکل دی گئ تا کهانسانی طبائع کواسلامی مزاح کے مطابق د معالیق معالیق د معالیق د معالیق می مدولتی رہے۔
- (۲) بعض احکام کی ادائیگی میں عزیمت ادر رفصت کے دودر ہے مقرر کئے گئے، تا کہانسان اپنی مہولت کے مطابق جس کوچاہے اختیار کرے\_

- (2) بعض احکام میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہے دو مثلف متم کے عمل معتول ہیں اور حالات کے پیش نظر دونوں یومل کی مخوائش رکھی ہیں۔
  - (A) بعض برائيون من مادي نفع عد عروم كرن كالحكم ديا ميا-
- (۹) احکام کے نفاذ میں مقدر مجی ارتفاء کو طور کھا گیا ، یعنی ایک بی دقت میں تمام احکام نانذ نہیں کردیئے محکے اور نہ ساری یا بندیاں عائد کردی گئیں۔
  - (۱۰) تغییری اصلاحات میں قومی کردار کی پختلی اور خامی کی خاص رعایت رکھی گئے۔
- (۱۱) نیکی کے زیادہ تر اعمال کی کمل تفصیل بیان کردی گئی اوراس کوانسانوں کی فہم پر نہیں چھوڑ اگیا ور نہ بڑی دشواری پیش آتی۔
- (۱۲) بعض احكام كے نفاذيس حالات ومصالح كى رعايت كى حجى اور بعض ميں اشخاص ومزاج كى -

قرآن وحدیث میں متعدد صراحتیں اور ارشادات ایے موجود ہیں جن سے مندرجہ بالا اصولوں برروشی بردتی ہیں، مثلاً

الله لنت لهم ولوكنت فظا غليظا القلب النفضوا من حولك (۱)

ترجمہ: اللہ ای کی رحمت ہے آپ ان کے لیے استے زم دل ہیں ، آپ ترش رواور سخت دل ہوتے تو یہ لوگ آپ کے پاس منتشر ہوجاتے"۔

الله نفساً الاوسعها (٢)

ترجمه: الله ي فراس كي قدرت وطاقت سے زياده كا مكلف نيس بناتا۔

برید الله بکم الیسر و لایرید بکم العسر (۳) ترجمه: الله بهار براتح آسانی چابتا به وشواری اور کی ایس چابتا ۔

(۲)الغرة ۱۸۵ر

الله و ماجعل عليكم في الله بن من حوج (۱) الله في الله بن من حوج (۱) الله في الله بن من حوج الله بين ركان الله في الله في الله بن الله في الله

جلا مایوید الله لیجعل علیکم من حوج ولکن بوید لیطهر کم ، (۲)

ترجمه: الدنیس عابتا کته بیس کی دشواری میس بتلا کرے، بلکه اس کا اصلی مقصدتم کو
یاک دصاف کرتا ہے۔

رسول اکرم علی نے حضرت ابوموسیٰ اشعریؓ اور معاذ بن جبلؓ کودینی معاملات کا انتظام مپر دکرتے وفت فرمایا:

پسراو لاتعسرا و لا تنفرا تطاوعا و لاتختلفا. (٣)

ترجمه: آسانی بیدا کرومشکل میں نہ ڈالو، رغبت دلا وَ بفرت نہ دلا وَ بموافقت کے جذبے کو فروغ دو۔

أيك اورموقعه برارشادفر مايا:

🖈 بعثت بالحنفية السمحة (٣)

ترجمه: مين آسان دين صنف ديكر بهجا گيا هول\_

🖈 🏻 لاضرر ولاضرار في الاسلام . (۵)

الرجمه: اسلام مين ندكى كوتكليف ديناب، اورندخو وتكليف الخاناب\_

مسواك سے بارے میں رسول الله صلى الله عليه وسلم في ارشا وفر مايا:

المن المن على المتى الا موتهم بالسواك عند كل صلواة. (٢) ترجمه: الرجمه السواك ميرى المت مشقت من يرجائك لو

<sup>(</sup>۱) المحج: ٨٨ (٢) المائده: ١٦ (٣) متنق عليه: ١٨ و ٣٠ المائده: ١٩ المائده: ١٩ المائده: ١٩ المائدة على الولاة من التيسير

<sup>(</sup>٣) رواه احمد: مشكواة شريف: ٣٣٤ / الجهاد

<sup>· (</sup>۵) بین ماچه: ۲۳۳۰-۲۳۴۹ رمتدرک حاکم ج:۲رص ۵۷-۵۸ر

<sup>(</sup>٢) أكم شكوة ٢٥٥م باب سنن الوضوء

میں ہرنماز کے وقت مسواک کرنے کا وجو بی تھم ویتا۔

کعبہ کا ایک حصہ ' حطیم'' کو خانہ کعبہ میں شامل نہ کرنے کی وجہ ہتاتے ہوئے حظرت عائشہ یے فرمایا:

الكعبة ثم لجعلت لها الكفر لهدمت الكعبة ثم لجعلت لها الكان الكعبة ثم لجعلت لها البين. (۱)

ترجمہ: اگرمیری قوم نئ نی مسلمان بنہ ہوتی تو میں کعبہ کوتو ڈکراساس ابراہی پراس کے دورروازے بنادیتا، (اور حطیم کواس میں شامل کرتا)

آپ کا عام دستورتھا کہ جب آپ کو دوچیزوں میں سے کسی ایک کے انتخاب کا اختیار دیاجا تا تو آپ کا عام دستورتھا کہ جب آپ کو دوچیزوں میں گناہ نہ ہوتا۔

وماخير رسول الله صلى الله عليه وسلم الااختار ايسرهما مالم يكن اثماً . (٢)

ترجمہ: آپ کودو چیزوں میں اختیار دیاجا تا توجس میں عام لوگوں کے لیے مہولت ہوتی اس کواختیار فرماتے بشرطیکہ اس میں گناہ نہ ہوتا۔

ایک مرتبه حضرت ابو ہرر اللہ فیصرت ابن عباس سے بوجھا:

کہ دین میں تنگی نہ ہونے کا کیا مطلب ہے، جب کہ ہم کو بدکاری، چوری، اور دوسری بہت س سفلی خواہشات کی چیزوں سے روک دیا گیا ہے، حضرت ابن عباس نے جواب دیا تنگی نہ ہونے سے مرادیہ ہے کہ خت تنم کے احکام کا جو بوجھ بنی اسرائیل پرتھا، اس امت پرنہیں ہے۔(۳)

ان آیات واحادیث ہے اسلامی قانون کا مزاج سجھنے میں کافی مدد کمتی ہے، اور عام انسانی مفادات کے لے اس میں کتنی گنجائش ہے، اس کا انداز ہ ہوتا ہے۔

<sup>(</sup>۱) الحديث ،منداح ص ۹۲ ۸ ار، حديث نمبر ۲۵۹۵ ار

<sup>(</sup>٢) متنق عليه مثلكوة: ١٩ ٥٠ (مستداحمه بروايت حضرت عائشة م ١٨٣٧ ارزوريث نمبر ١٥٠٥٧ ر

<sup>(</sup>۳) کشاف: م ۲۹۱ر تفییر کبیر: ج۲ رص ۱۲۸ر

# شربعت اسلامیہ کے قانونی عناصر

نی اکرم علیہ الصلوٰۃ ولسلام کے ذریعہ انسانیت کوجوۃانون حیات دیا گیا، بنیادی طور پراس کے تین جھے کئے جاسکتے ہیں:

(۱) عقیدہ ہے متعلق احکام جس میں توحید، صفات باری تعالیٰ ، رسالت ، آخرت ، حساب و کتاب، اور ملائکہ وغیرہ سے متعلق احکام شامل ہیں ، اسلامی قانون کا بیروہ حصہ ہے جس میں بورے دین کی اساس ہے۔

(۲) تزکیهٔ نفس، اصلاح سیرت اوراخلاقیات کاباب، جس پی انسان کواعلی اخلاقیات کاباب، جس پی انسان کواعلی اخلاقیات کی تعلیم دی گئی ہے اور فاسداخلاقیات سے اجتناب کرنے کی ہدایت کی گئی ہے، انسان کو ذاتی طور پر کیسا ہونا چاہئے، اوراجتماعی زندگی پی اس کے واجبات کیا ہیں؟ اس سے بحث کی گئی ہے، انسان کو ترغیب دی گئی ہے، کہ دہ شرافت و کمال کے اعلی اقد ارکو اپنائے، اور حیوانی رذائل سے اینے آپ کویاک کرے۔

اعلی اقد ارکی مثال: جیے صدق دو فا ، امانت ددیانت، شجاعت دیم ادری ، سخادت د فیاضی ، صرفحل ، ایفائے عہد ، ایثار داحسان ، عفو در گذر ، دالدین اور اقرباء کے ساتھ حسن سلوک ، پروسیوں کے حقوق کی رعابت ، فیلی کے کاموں کا تعادن ، کمروروں کے ساتھ محبت و ہمدر دی ، فقراء کی نصرت مساعدت ، انسانی حقوق کی تھم داشت ، اور اللہ کی ہر مخلوق کے ساتھ رفق و ملائمت دغیرہ۔

حیوانی رزائل کی مثال: جیسے کذب و خیانت، وعده خلافی، عهد تکنی، بردی، انانیت، والدین اور برول کی نافر مانی بخل و تک نظری، کبروغرور، عجب وخود پیندی، ریا مونمائش اور نفاق و مکاری وغیره- اسلامی قانون کاریہ حصد دین کی اساسیات کی تکیل کرتا ہے، قرآن کریم اور حدیث پاک بیں اس نوع کے مضامین بڑی قوت کے ساتھ بیان کئے گئے ہیں، اورانسان کی شخص تعمیر میں اس حصہ کا بڑاا ہم رول ہے۔

(۳) عملی احکام ان کی دوشمیں ہیں:

(۱) وہ احکام جوانسان اور خدا کے تعلقات سے بحث کرتے ہیں، مثلاً نماز، روزہ، اور جج زکوۃ،

جہاد،اورنذر،وغیرہان کوعبادات کہاجا تاہے،اوران کامقصدالقد تعالی کاتقرب حاصل کرناہے۔

پھر ہرعبادت کے لیے پچھ وسائل رکھے گئے ہیں، جن کی وجہ سے عبادت کی تبولیت کے امکانات بڑھ جاتے ہیں، وہ دسائل درج ذیل ہیں۔

(الف) اخلاص:

اس کامفہوم میہ ہے کہ عبادت کے دوران صرف تھم اللی کی تغیل اور رضائے اللی کی طلب منظر ہو، کسی فتع نف کہ کاف ق کاخوف، یا دنیا کی کوئی طبع اس میں شامل نہ ہو۔

(ب) كمل النفات ادريكسولى:

اس کا مطلب بیہ ہے کہ عبادت کے ہرمر مطے پر بید کیفیت محسوس ہو کہ خدااس کی تمام حرکات وسکنات، یہاں تک کہ احساسات وخیالات کو بھی دیکھ رہاہے، اور ہرحال میں خدا اس کے پاس موجود ہے، قرآن میں اس مضمون کواس طرح ادا کیا گیاہے۔

وهومعكم اينماكنتم (١)

ترجمه: تم جهال كبيل بهى ر موخداتهار ساتهم

اور حديث ياك مين فرمايا كيا:

ان تعبد الله كانك تراه فان لم تكن تراه فانه يراك. (٢)

قرجمه: الله يعبادت الله طرح كرو كوياتم ال كود كيدر به بورال ليه كما كرم تبيل

د مکھے سکتے تو وہ تنہیں بہر حال دیکھے رہاہے۔

(ج) مقررها دقات پرادائے عبادت میں سبقت:

اس کیے کہ انسان نہیں جامتا کہ اس کا وقت موعود کب آپہو نے گا۔

(و) ریاے کمل پرہیز:

لین عبادت کسی کودکھانے کے لیے یا محض ادائے رسم کے خیال سے ندکی جائے، اس لیے کدریا کو دشرک اصغر" کہا گیاہے، اور انسان خواہ کتنی ہی محنت کرلے ایک "ریا" اس کے سارے مل کوتباہ کرنے کے لیے کافی ہے۔

ارشاد بارى تعالى ہے:

فمن کان یوجو لقاء ربه فلیعمل عملاً صالحاً ولایشرك بعبادة ربه احداً. (۱)

ترجمه: پس جس شخص کواپندب سے ملاقات کی آرز و مواسے چاہئے کی کمل صالح
کرے اوراپنے رب کی عبادت میں کسی کوشریک نہ کرے۔

عبادت کے دوران ندکورہ بالاامور کالحاظ رکھاجائے ،تو اللہ سے پوری امید ہے کہ اس کی عبادت قبول کرے گا،اس لیے کہ اللہ نیکو کار د ل کاعمل ضائع نہیں کرتا۔

(۲) احکام عملیہ کی دوسری شم وہ ہے جن کا تعلق انسان کے باہمی تعلقات ہے ،
احکام کا بیرحصہ پور سے انسانی اجتماع کی تگرانی کرتا ہے، انفرادی ہویا اجتماعی ہر حالت کے لیے اس
میں رہنمائی موجود ہے، خاندان کی تشکیل کا مسئلہ ہو، یامیاں بیوی کے از دواجی تعلقات کا، نکاح،
طلاق، اولاد کی تعلیم و تربیت اور ان کے حقوق کی رعابیت، مالی معاملات ومسائل، جنایات، حدود
وقصاص، تعزیرات، فرداور حکومت کے تعلقات، حکومت کی ذمہ داریاں، اور دیگر سیاسی معاملات،
ہرمر ملے کے لیے کمل رہنمائی اس باب میں کی تی ہے، اور جب علی الاطلاق ''احکام'' بولا جاتا ہے تو

<sup>(</sup>۱) الكهف: ۱۱۱ر (۲) تاريخ الفقد الاسلامي: ص ٨ر، وكوّراح دفراج حسين ،المكتبة القانومية ،الدارالجامعه: ١٩٨٨م

# اسلامی قانون کے بنیادی اجزاء

### جديداصطلاحات كےمطابق

فقداسلامی ایک مکمل قانون ہے، اس میں انسان کی ہرچھوٹی بڑی ضرورت کے لیے ہدایت موجود ہے، انسانی زندگی کا کوئی گوشہ ایسانہیں جس پراس ہے روشنی نہ پڑتی ہو، بلکہ زندگی کے ساتھ قبل از ولا دت اور بعد ازموت کی تفصیلات بھی یہاں موجود ہیں۔

انسانی حاجات اورمصالح پرنگاه ڈالی جائے تو بنیادی طور پران کو تین حصوں میں تقسیم کیا جاسکتاہے۔

- (۱) بنده اور خدا کارشته:
- (۲) فرداور جماعت كارشته:
- (٣) ملكول اوررياستول كے بين الاقوامي تعلقات:

اسلامی قانون ان تینوں شعبوں کومجیط ہے، البتہ انسانی قانون کی طرح یہاں ہر شعبہ کوالگ الگ خانوں میں تقسیم نہیں کیا گیا ہے، بلکہ ایک ہی قاضی کے سامنے ہر طرح کے مقد مات آسکتے ہیں، اورایک ہی نشست میں مختلف النوع مقد مات کے فیصلے وہ صادر کرسکتا ہے۔

ممرانسانی حاجات، تعلقات، اورمصالح کے لحاظ سے اگر ہم قانون اسلامی کا تجزیہ کریں تو اس کو ہم آٹھ حصوں میں تقسیم کرسکتے ہیں، اور بیآ ٹھوں جصے حیات انسانی کے تمام پہلوؤں کومحیط ہیں۔

# (١) فقه الأسرة (عاللى قوانين)

اس ذیل میں نکاح، طلاق، رضاع، حضانت، نفقات، حجر، وصیت، میراث، اور ولایت کے مسائل آتے ہیں، فقہاء نے ان موضوعات کے احکام مستقل ابواب میں بیان فرمائے ہیں، آج کی قانونی اصطلاح میں ان مسائل کو (احوال شخصیہ ) پرشل لاء کا نام دیا جاتا ہے۔

#### (٢) مالى معاملات

مالی معاملات افراد کے درمیان ہویا جماعتوں کے درمیان، اور تدنی نوعیت کے ہول یا شہارتی نوعیت کے سب اس میں داخل ہیں، فقہاء نے ان سے متعلق مسائل کتاب البیوع میں باب الربا، سلم، قرض، رہن، کفالت، دکالة، اجارة، صرف، مزارعة، غصب، صلح، حواله، ودیعة، شفعة، عاریة، ہبد، شرکة، مضاربة، اور تفلیس وغیرہ کے مختلف ابواب میں بیان فرمائے ہیں، علاوہ ازیں فقہاء نے اپنے دور کے بہت سے تدنی، تجارتی، اور مشارکت کی صورتوں کے احکام ذکر کرنے کے بعد ''کا ایک ضابط مقرر فرمادیا ہے، اور بعض اصولی نوعیت کے قواعد عامہ بیان کردیے ہیں، جن کی روشنی میں ہردور کے جدید معاملات و مسائل کی تطبیق ہو سکتی ہے۔

## (m) تدنی مرافعات (سول قوانین)

رول قوانین سے مراد وہ مجموعہ قوانین ہے جس میں عائلی مسائل، یا معاملات کے احکام وغیرہ کی تنفیذ کے لیے اگر عدالتی کاروائی کی ضرورت ہو، تو مقدمہ کی پیشی سے لے کر کارروائی اور فیصلہ تک کے جملہ مسائل بیان کئے گئے ہیں، ان مسائل کوفقہاء نے کتاب الدعویٰ ، کتاب العضاء، کتاب الشہاوة ، اور کتاب الاقرار، کے تحت بیان کیا ہے، بعض علاء نے ان مسائل پر القصناء، کتاب الشہاوة ، اور کتاب الاقرار، کے تحت بیان کیا ہے، بعض علاء نے ان مسائل پر مستقل کتابیں کھی ہیں، مثلاً معین الحکام، اسان الحکام، تبصرة الحکام، اور الطرق الحکمیة ، وغیرہ ان

کتابوں میں اسلام کے عدالتی نظام کو واضح کیا گیاہے، عدالتوں میں مقد مات کی پیٹی کس طرح ہوگی؟ اظہار دعویٰ کیسے ہوگا؟ دعویٰ کب محجے مانا جائے گا اور کب نہیں؟ (مثلاً اگر قاضی کے روبر دعویٰ بیش کرے تو دعویٰ سیحے ہوگا اور اگر اس کے روبر و پیش نہ کرے تو دعویٰ سیحے نہ ہوگا و فیر ہو) فقہاء نے نظام تضاء' پر مستقل کتا ہیں بھی تحریر کی ہیں، ان میں قاضی کی شرائط ، اختیارات ، وظیفہ، طریق تقرر ، اور مقد مات ، کے فیصلہ کے لیے ضرور کی تو اعدے بحث کی گئی ہے۔

## (۳) بين الاقوامى مخصوص قوانين

کبھی مقد مات میں مسلم طبقہ کے ساتھ غیر مسلم افراد بھی بحثیت فریق شامل ہوتے ہیں،
یاغیر ملکی مقیم لوگوں (جو دیز البکر دارالاسلام میں داخل ہوئے ہوں) کے درمیان کوئی تنازعہ پیدا ہو
اور وہ عدالت کی طرف رجوع ہوں، ایسے معاملات ادرمسائل کے احکام ملکی قوانین کے ذیل میں
بیان کئے جاتے ہیں، نقتہاء نے مستقل ابواب میں اہل ذمہ، مستامی، اور حربی کے عنوانات کے تحت
اس قتم کے احکام ہے بحث کی ہے، علاوہ ازیں کتاب المسیر ادر کتاب الجہاد ہیں بعض ایسے اصول
مقرر کردیتے ہیں جن کے مطابق ذمی ادرمتا من یا کافرومسلم کے درمیان بیدا ہونے والے
اختلافات کو سلکیا جاسکتا ہے۔

# (۵) سیاست شرعیه باسلطانی قوانین

اس صدر قوانین میں تفکیل حکومت، تنصیب عمال وقضا ق ، حکمرال کے انتخاب کا طریقہ، شرا لکا اوراہلیت، حکومت اورعوام کا رشتہ، حکومت پرعوام کے حقوق، حکومت کے تبین عوام کی ذمه داریاں اوراحساسات، اورتقسیم کارکے اصول ہے متعلق مسائل واحکام آتے ہیں، فقہاء نے کتاب السیر والجہاد کے تحت ان احکام ہے بحث کی ہے، اور بعض نے اس پرمستقل کتابیں کھی ہیں، مثل السیر والجہاد کے تحت ان احکام ہے بحث کی ہے، اور بعض نے اس پرمستقل کتابیں کھی ہیں، مثل علامہ ابن تیمیہ (متوفی الماوردی الحسیمیة الشرعیة "قاضی ابویعلی الماوردی الحسیمی کی دو کتاب السیاسیة الشرعیة "قاضی ابویعلی الماوردی الحسیمی کے دو کتاب السیاسیة الشرعیة "قاضی ابویعلی الماوردی الحسیمی

(متونى ١٥٨ه م) كن الاحكام السطامية والولايات الديبية "اورعلامه ابن تيم جوزى (م ١٥١ه) كى الطرق الحكمية ، وفيره-

جديدةانون كى زبان ميساس متم كة انين كودرستورى اورادارى احكام "كهاجاتا يــ

# (٢) مالياتي قوانين

لین ایسے توانین جن میں بیت المال اور سرکاری خزانہ کے نظام، وسائل آ مدنی ،معارف اور طریق بین ایسے توانی ہے، فقہاء نے عام طور پر الزکاۃ، العشر ،الخراج ، لجزیۃ ،الرکاز ، وغیرہ الواب کے تحت ان مسائل کو بیان کیا ہے، اس موضوع پر بعض فقہاء نے مستقل کتابیں بھی تحریری ہیں، مثلاً قاضی ابو یوسف نے ہارون رشید کی فرمائش پر ریاست کے مالی نظام کے موضوع پر کتاب الخراج کے نام سے مستقل کتاب تالیف فرمائی ، اس طرح ابو عبید قبید کی کتاب الاموال ، اور یکی بن آ دم القرش کی کتاب الخراج بھی اس موضوع پر بہت اہم ہیں۔

# (٤) بين الاقوامي قوانين (خارجه تعلقات كے احكام)

اس سے مرادا پے قوانین ہیں جن میں ملکوں اور اقوام عالم کے باہمی تعلقات پر دوشی ڈالی جائے، حالت جنگ اور حالت امن میں ایک ملک کی دوسرے ملک کے ساتھ تعلقات کی نوعیت کیا ہوگی؟ اور ایک ووسرے پر کیا اخلاتی اور قانونی ذمہ داریاں عائد ہوتی ہیں؟ اس نوع کے مسائل واحکام ہیان کئے جاتے ہیں، فقہاء نے سیر ومغازی، اور کتاب الجہاد، کے تحت اس قتم کے مسائل سے مفصلاً بحث کی ہے اور بعض اہم کتا ہیں بھی اس موضوع پر تالیف کی ہیں، مثلاً امام محر بن الحن شیبانی کی کتاب 'داریا م ابو بوسف" کی 'دارو کل سیر الکون کی کتاب 'داریا م ابو بوسف" کی 'دارو کل میرالا وزاعی کی 'دارو کا م ابو بوسف" کی 'دارو کل میرالا وزاعی 'وغیر ہ

# (۸) عقوبات (قانون تعزیر)

فقہاء نے اس ذیل کی تفعیلات ، جنایات، دیات، معاقل، تسامۃ ، قطاع الطریق، بعقاۃ ، اور حدود وتعزیرات کے ذیل میں ذکر کی جیں، بہت سے جزائم کی سزا اسلامی عدالت کی صوابدید پرچھوڑ دی جیں، البتہ ایسے ضا بطے ذکر کردیے ہیں جن پر نے مسائل واحکام کی تطبیق کی جاسکتی ہے۔

غرض اسلام ایک کامل نظام قانون ہے، اور ہرجدیدے جدیدتر مسئلہ کاحل اس کی روشیٰ میں نکالا جاسکتا ہے، انفرادی زندگی ہویا اجتماعی زندگی اور تہذیبی اور عمرانی ترقیات کا باب ہویا سیاس اور بین الاقوامی مسائل کا شعبہ، اسلامی قانون ہرمر سطے پرکھمل رہنمائی کرتا ہے۔

ومن احسن من الله حكما لقوم يو قنون(۱) الله حكما لقوم بو قنون(۱) الله عن الله علم وقانون كل كابوسكم بيشرطيك يفين كرنے والى قوم بو

# اسلامی قانون اور عصری قانون کا موضوعاتی موازنه

کتب فقد کے مطالعہ سے اِندازہ ہوتا ہے کہ فقہاء نے قانون اسلامی کورو بوی قسموں میں منقسم کیا ہے، (۱) عمادات، اور (۲) معاملات۔

# عبادات کے اہم مباحث

عبادات کے تحت جن اہم موضوعات سے نقہاء نے بحث کی وہ درج ذیل ہیں۔

(۱) طہارت: اس ذیل میں پانی ،نجاست کی مختلف قسموں ،وضو،نسل، تیم ، حیض، ادرنفاس وغیرہ کے مسائل بیان کئے گئے ہیں۔

- (r) نماز (۳) زکوة (۴) روزه (۵) اعتکاف
  - (Y) جنائز (L) مج وعمره (۸) مساجد \_ احكام وفضائل
- (٩) ایمان فتمیں اور تعلیقات) اور نذور (منتول کے احکام ومسائل)
- (۱۰) جهاد (۱۱) اطعمة واشربة (ليني كون ي غذا كي اورمشر دبات جائزين ادر

کون ی جائز نبیں؟) (۱۲) صیدوذ ہائے (لیعنی حلال جانوروں کے احکام ومسائل)

بعض نقهاء نے آخر کی نین صورتوں (جہاد، اطعمۃ وانٹریۃ، اورصیدوذ ہائح) کومعاملات کے تحت ذکر کیا ہے۔

معاملات کے اہم مباحث

معاملات کے تحت درج ذیل اہم موضوعات زیر بحث آتے ہیں۔

(٣) عقوبات (لعني شهري قوانين) (١)

ابن جزى الماكلي (م ٢٥٥ه) في الني شهرة آفاق كماب "قوانين الاحكام الشرعة ومسائل الفروع الفقهية "من فقداسلامي كودوحسول ميل تفسيم كيا --

- (۱) عمادات
- (۲) معاملات

پھر برحصہ میں دس دس (۱۰) کتابیں اور سو(۱۰۰) ابواب رکھے ہیں ، اس طرح بورانقہی ذخیرہ ان کے نزویک بیس (۲۰) کتابوں اور دوسو (۲۰۰) ابواب میں سمٹ آتا ہے۔

بهامتم کی کتابیں یہ ہیں!

(٢) كتاب العلاة

(۱) كتاب الطبارة

(٣) كتاب الزكاة

(٣) كتاب البخائز

(۲) کتاب الج

(۵) كتاب العيام والاعتكاف

(٨) كتاب الإيمان والنذور

(4) كتاب الجهاد

(٩) كتاب الاطعمة والاشربة والعبيد والذبائع (١٠) كتاب الضحايا والعقيقة والختان

اوردوسرى تتم كى كمايس درج ذيل بين:

(r) كتاب الطلاق ومتعلقات

(۱) كتابالكاح

(٣) كتاب العقود المشاكلة للبوع

(m) كتاب البيوع

(٢) كماب الابواب المتعلقة بالاقضية

(۵) كتاب الاقضية والمثها دات

(٨) كتاب المهبات ومتعلقات

(4) كتاب الدماء والحدود

(١٠) كمّاب الفرائض والوصايا (٢)

(٩) كتاب العتق ومتعلقات

(1) كشاف اصطلاحات الفنون: ج ارص ١٣١١

(٢) توانين الاحكام الشرعية ص ١٦ رمطبوعه واراحكم فلملا يين بيروت

### عبادات اورمعاملات مين فرق

اس تفصیل سے ظاہر ہوتا ہے کہ زیادہ ترفقہاء نے پورے قانون اسلامی کو تدوی نعطہ نظر سے دوحصول میں تقلیم کیا ہے ہوات اور معاملات انہوں نے بیقتیم درج ذیل وجوہات کی بنایر کی ہیں۔

#### (۱) عبادات اورمعاطات میں ہرایک کامقصداصلی الگ الگ ہے۔

عبادات کی اصل غرض تقرب الی الله، ادائے شکر باری، اور تواب آخرت کا حصول ہے،
اس لیے اس قسم کے شرعی احکام کو فقہاء عبادات کے خانے میں رکھتے ہیں، اور معاملات کا مقصود کسی
دنیوی مفاد کا حصول ، دو شخصوں یادو جماعتوں کے باہمی تعلقات کی استواری ہے، ادراس قسم کے شری احکام کو فقہاء معاملات کے خانے میں دکھتے ہیں

(۲) عبادات اصلاً عقل وہم ہے بالاتر ہیں، انسان صرف اوامر دنواہی کا پابند ہے،
ان کی حقیقت، بااسرار رحکم ہے سوائے خدا کے کوئی واقف نہیں، قیاس کا ان میں کوئی دخل بہیں، عقل
ان کے رموز سمجھنے ہے قاصر ہے، بعض با تیں اس تعلق ہے جو کہی جاتی ہیں ان کی حیثیت محض
اندازے کی ہے، اور یہ اندازے بھی زیادہ تراجمالی نوعیت کے ہیں، تفصیلات کا علم کی کوئیس اور یہی تعبد ہے، یون خدا کے سامنے بندے کے بجز کا اظہار۔

اس کے برخلاف معاملات وعادات ای حقیقت کے لحاظ سے دائر وعقل میں آتے ہیں،
عقل ان کے اسرار ووجوہ کو بجھ کتی ہے، اور ان کی تفصیلات شریعت بی پرموقوف نہیں ہیں، ای لیے
اسلام سے قبل بھی بعض معاملات عربوں میں جاری تھے، بعض کو بلا ترمیم اور بعض کو ترمیم واصلاح
کے بعد اسلام میں بھی ہاتی رکھا گیا۔

اسلام کا جواسلوب تشریع ہے اس ہے بھی اس فرق پرروشی پڑتی ہے، معاملات اور امور عادیہ ہے متعلق جوا حکام وہدایات دی گئی ہیں، وہ زیادہ ترکلی اور اصولی نوعیتکی ہیں، تفصیلات مجتمدین پرچیوژوی گئیں ہیں جب کہ عبادات کے لیے قرآن وحدیث میں زیادہ واضح اور مفصل ہدایات موجود ہیں،اور معاملہ صرف کلیات تک محدود ہیں رکھا گیا ہے بلکہ زیادہ تر بڑیات بھی صراحت کے موجود ہیں،اور معاملہ صرف کلیات تک محدود ہیں رکھا گیا ہے بلکہ زیادہ کی تعیین وتحدید عقل انسانی کے ساتھ بیان کردی گئی ہیں،اوراس کی وجہاس کے سوا پہنیں کہ عبادات کی تعیین وتحدید عقل انسانی کے لیے ممکن تھی، اس لیے اصول کافی نہ تھے جب کہ معاملات دنیویہ کی تحدید وقعیدی عقل سے ممکن تھی، اس لیے اصول وقو اعد کافی فرارد ہے گئے۔

(۳) عباوات میں ملکف کو یہ مہونا ضروری ہے کہ یہ اللہ کا تھم ہونا صراک کے تھم ہے اور ای کے تھم ہے اور اس کے لیے سے کہ یہ اللہ کا تعم ہونا تعرف گئی ہے، اس لیے کہ عباوت کی صحت کے لیے نیت شرط ہے، اور اس کے لیے امر الہٰی کا علم ہونا ضروری ہے، اس کے برظلاف معاملات کی صحت کے لیے نیت شرط نہیں ہے، اور نہ یہ جاننا ضروری ہے کہ بیت تھم الہٰی ہے، البتہ تصول تو اب کے لیے نیت کی ضرورت ہے، مگر محض معاملہ کے لیے نیت کی ضرورت نہیں، مثلاً امانت کی واپسی، مال مفصوب کی واپسی، وین کی اوا گئی، یوی کا نفقہ، یہ تمام معاملات بلانیت بھی درست ہوجا ئیں گے، البتہ اگر مکلف کو یہ معلوم ہو کہ اس میں بوی کا نفقہ، یہ تمام معاملات بلانیت بھی درست ہوجا ئیں گے، البتہ اگر مکلف کو یہ معلوم ہو کہ اس میں تھم خداوندی کیا ہے؟ اور اس تھم کی تھیل کی نیت کر لیو تو اب مزید حاصل ہوگا۔

انہی وجو ہات کی بنا پر فقہاء نے فقہ اسلامی کے ابواب کو دو حصوں میں تقسیم کیا۔ (۱)

# وضعی قوانین کے اقسام

قانون اسلامی میں قانون وضعی کی تمام تر تفصیلات موجود ہیں ،گر اس کے لیے مناسب ہے کہ وضعی قوانین کے بنیادی حصوں پرایک نظر ڈال لیس۔

وضعی قانون کی بنیادی طور پردوستمیں ہیں۔

- (۱) قانون عام (کامن لاء)
- (٢) قانون خاص (يسل لاء)

<sup>(</sup>١) تغميل كي في حكم كاب الدهل في العرال العلى في معطق على عن ١٥-١١ مادرمقا عد المطلقين : ٥ مللد كورم سليمان الاشتر

اس تقسیم کی بنیا دریاست کے وجود یاعدم وجود کے تصور پر ہے، ریاست اوراس سے پیدا ہونے والےروابط کا وضعی قوانین میں بڑا دخل ہے۔

اگر قانون میں ریاست کوبطور ایک فریق تشکیم کیا گیا ہواوراس کے لحاظ ہے افراد یاریاستوں کے تعلقات پرروشن ڈالی گئی ہوتو اس کوقانون عام کہاجا تا ہے۔

ادرا گرقانون میں ریاست اور حکومت کے مسائل زیر بحث نہ ہوں بلکہ افراد واشخاص کے باہمی تعلقات یاشخص مفاوات کے مسائل زیر بحث ہوں تو اس کوقانون خاص کہا جاتا ہے۔

قانون عام کی دوشمیں ہیں۔

(۱) خارجة قانون جس كوبين الاقوامي قانون بهي كهاجا تا ہے۔

(٢) داخلي قانون

خار کی یا بین الاقوامی قانون ہے مرادوہ مجموعہ قواعد ہے جس میں ریاستوں کے تعلقات اور داجمات ہے بحث کی گئی ہو،خواہ حالت جنگ ہے متعلق ہویا حالت امن ہے۔

اور داخلی قانون سے مراد وہ مجموعہ تو اعد ہے جس میں تشکیل حکومت ،معیار اور طریق کار، فرداور حکومت کے رشتہ ،اور دونوں کے تبین اپنی اپنی فرمددار بول سے بحث کی گئی ہو۔

داخل قانون كي جارتشمين أي-

(۱) آسین قانون (۲) انظامی قانون

(m) مالي قانون (m) قانون تعزير

(۱) آئینی قانون سے مراد وہ مجموعہ قواعد ہے جن میں تشکیل حکومت کے نظام اور طریقہ کار، دیگرسرکاری محکمہ جات کے افقیارات ،فرائض اور باہم محکمہ جاتی روابط، افراد کے اور طریقہ کار، دیگرسرکاری محکمہ جات کے افقیارات ،فرائض اور باہم محکمہ جاتی روابط، وفراد کے ساتھ ان کے تعلقات کی نوعیت ،شہریوں کے اساسی حقوق اور ان کی آزادی کی منانت وغیرہ مسائل سے بحث کی گئی ہو۔

(۲) انظامی قانون سے مراد وہ مجموعہ قواعد ہے جن میں حکومت کے طریقہ کار،

افتیارات کے استعال کے حدود ، مقررہ ضروریات وخدمات کے لیے مقررہ اشخاص وافراد کا تقرر، مرکز سے ریاستوں کے تعالیٰت کی نوعیت، اور دیگر انتظامی امور، ملازمت کے شرا لط، اوران کی مرکز سے ریاستوں کے تعالیٰت کی نوعیت، اور دیگر انتظامی امور، ملازمت کے شرا لط، اوران کی مرکز سے ریاستوں کے شوابط سے بحث کی گئی ہو۔

(۳) مالی قانون سے مراد حکومت کے مالیاتی نظام سے متعلق قواعد ہیں ، اس میں بالعموم حیار طرح کے مسائل ذیر بحث ہوتے ہیں۔

(۱) عمومی افزاجات (۲) عمومی آمدات

(۳) عمومی قرضے کا بجث

(۳) قانون تعزیر سے مرادوہ مجموعہ تواعد ہے جس میں جرائم کی تحدید د تعریف، مقررہ سزاؤں کا بیان ، ملزم کے خلاف کارروائی ، قانونی اندامات ، اور سزاؤں کی شفیذ د غیرہ احکام سے بحث کی گئی ہو۔

#### قانون خاص

(۱) قانون خاص ہے مرادوہ مجموعہ تو اعربے جن میں ان روابط و تعلقات ہے بحث کی گئی ہوجس میں ریاست بحث یو شامل نہ ہو، اس میں عام شہری تعلقات پر، یا حکومت کے ساتھ شہر یوں کے معاملات کس نوعیت کے ہونے چاہئیں، اس پر دشنی ڈالی گئی ہو۔

#### ال کی مجی گفتمیں ہیں:

- (۱) شهري قانون (۲) شجارتي قانون
  - (٣) بحرى قانون (٣) عملي قانون
    - (۵) عدالتی قانون (شهریت اور تجارت سے متعلق)
      - (٢) خاص بين الاقوامي قانون
- (۱) شہری قانون سے مرادوہ مجموعہ تو اعد ہے جوشہر یوں کے باہمی تعلقات سے بحث

کرے، قانون خاص میں یہی قانون سب سے زیادہ اہمیت رکھتا ہے، دیگر تو انین اس کی فروع ہیں۔
شہری قانون درج ذیل دونوں شم کے مسائل اور متعلقات ہے بحث کرتا ہے۔
(الف) شخصی احوال (پرسٹل لاء) کے مسائل (ب) مالی سرگرمیوں ہے متعلق مسائل
(۲) قانون تجارت: یعنی تجارتی اعمال سے متعلق تو اعد کا مجموعہ۔

(۳) قانون بحرى:

لعنی سمندر میں جہاز رانی ،اورسمندری حدودوغیرہ سے متعلق قواعد کا مجموعہ۔

(٤٠) قانون عمل:

لعنی وہ مجموعہ تو اعد جس میں اجرت وعمل سے متعلق مسائل زیر بحث لائے گئے ہوں۔

(۵) عدالتي قانون:

لینی حقوق میں اختلاف کے وقت عدالتوں میں مقدمات کی بیشی سے کارروائی تک کے قواعد کا مجموعہ۔

(٢) بين الاقواى خاص قانون:

لیعنی غیر مکلی افراد کے لیے مخصوص تو انین کا مجموعہ جن کی پابندی غیر مکلی واردین پر بھی عائد ہوتی ہواور مقامی حکومت پر بھی۔(۱)

# كتب فقه مين انساني قانون كے موضوعات

وضعی قانون کے تمامتر موضوعات، فقد اسلامی کی کتابوں میں موجود ہیں، فقد اسلامی کے طالب علم کے لیے ضروری ہے کہ وہ ان مقامات کو جانے جہاں بیموضوعات ال سکتے ہیں، چونکہ فقہاء کی ترتیب اور تعبیر وضعی قوانین کی ترتیب وتعبیر سے مختلف ہے اس لیے بصیرت کے لیے بیمعلوم ہونا ضروری ہے کہ وضعی قانون کی کون می بحث ہمارے یہاں کہاں ال سکتی ہے؟ درنہ بسا

<sup>(</sup>۱) المدخل للعلوم القانوسية للدكورتونيق فرج:ص ٣٥-٢٧٧

اوقات طالب علم دمو کہ میں رہ جاتا ہے کہ شاید وضعی قانون کی سید بحث ہمارے بہال نہیں آئی ہے، ذیل میں اس کی طرف ضروری اشارے تحریر کئے جارہے ہیں۔

# بين الاقوامي قوانين

فقہاء نے اس موضوع پرمستقل کتابیں بھی کھی ہیں ، اور فقہی کتابوں میں مستقل ابوا ہے تحت ان مسائل ت تفصیلی بحث بھی کی ہے، امام محمد کی کتاب"السیر الكبیر"اس موضوع بركافی اہم مانی جاتی ہے، بلکہ معاصر علماء قانون بین الاقوامی توانین کے سلسلے میں اس کتاب کو باوا آ دم کا درجہ

ويكرنقهي كتابول مين بھي يه موضوع "كتاب السير والمغازي" كے تحت آيا ہے، بين الاقوامي قوانين كوسير ومغازي كانام كيول ديا كيا؟ اس كي توجيه كرتے ہوئے امام سرحى فرماتے ہيں: "سير"سيرة" كى جمع بان كو"سير"اس ليكهاجا تاب كماس ميس بتاياجا تاب كمسلمانون کا کر دارمشرکین ،معاہدین ،محاربین ،ال ذمہ،مرتدین ،اور باغیوں کے ساتھ کیسا ہونا جا ہے ،اور "مغازی"اس لیے کہتے ہیں کہ اس باب کے زیادہ ترقواعد غردات سے ماخوذ ہیں۔(۱) یہاں قابل ذکر بات میکھی ہے کہ بین الاقوامی قوانین کے ماخذ قرآن کریم ،احادیث رسول ،اورآ ڈارمحابہ میں ،اورفقہ کی کتابوں میں زیاد وتر مسائل انہی سرچشموں ہے ما خوذ ہیں۔ بین الاقوامی قوانین کی اہم ترین بنیادیں درج ذیل ہیں۔

# (۱) وحدت انبانی

شریعت اسلامیہ نے ساری انسانیت کوایک وحدت میں پرودیا ہے، اوراس نے بیشعور دیا كهذات يات،اورخاندان،اورقبيكافرق تقابل كے لينہيں، بلكه تعارف اور تعاون كے ليے ہے

(۱)مبسو الملرحي:ج • ارص ا

فغیلت کی بنیاد صرف تقوی اور داتی کمال ہے، قرآن نے اس هیلت کو بری وضاحت کے ساجم

ياايها الناس انا خلقناكم من ذكروانثي وجلعناكم شعوباً وقبائل لتعارفوا ان اكرمكم عند الله اتقكم (١)

ترجمہ: اللوگو! ہم نے تم کوایک مردادرایک مورت سے پیدا کیااور ہم نے تمہارے اندرخاندان اور قبائل بنائے تا کہ تم ایک دومرے کو پیچان سکو، بلاشبہ تم میں اللہ کے نزدیک سب سے زیادہ معزز شخص وہ ہے جوزیادہ صاحب تقوی ہے۔

### (۲) بالهمى تعاون

شریعت اسلامیہ نے باہمی تعاون کو بنیادی حیثیت دی ہے، البتہ اس کے لیے رخ متعین کیا گیا ہے، کرصرف بھلائی کے کاموں میں تعاون مطلوب ہے، برائی اورظلم کے کاموں میں تعاون کومنوع قرار دیا گیا ہے۔

ارشاد باری تعالی ہے:

وتعاونو اعلى البروالتقوى والاتعاونوا على الاثم والعدوان (r)
تسرجه المناه اورتقوى كامول بن تعاون كرواور كناه اورظم ككامول بن تعاون ندكرو

# (۳) چیثم پیثی اور در گذر

اسلامی قانون نے ایک طرف معاندانہ کارروائیوں کے دفاع کا تن دیا ہے تو دوسری طرف اس پہمی بہت زور دیا ہے کہ امکانی حد تک چیٹم پوٹی اور در گذر سے کام لیا جائے، بسااو قات معاملات کی استواری میں بیزیادہ مفید ثابت ہوتی ہے، قرآن میں ارشاد ہے:

لاتستوى الحسنة ولاالسئية ادفع بالتي هي احسن فاذا الذي بينك وبينه عداوة كانه ولي حميم (١)

ترجمہ: نیک اور برائی برا بہیں ہوسکتے، برائی کا دفاع اجھے طریقے ہے کرو، تو ممکن ہے جس سے دشمنی ہے وہ تہارا گہراد وست ہوجائے۔

# (۱۷) عقبیده اورفکر کی آزادی

اسلامی قانون میں برخص کوعقیدہ دفکر کی آزادی حاصل ہے، کسی کوید حق نہیں کہ اپنا عقیدہ وفکر کسی کی مسلط کر ہے، تر آن میں ارشاد فرمایا گیا:

لااكراه في الدين (٢)

ترجمه: دين ش كوكى زورز يردى فيس بـ

ای طرح اسلامی قانون ہرصاحب فکر وعقیدہ کواسکی بھی آزادی دیتا ہے کہ دہ اپنے نظریہ کی طرف دوسروں کو دعوت دے، اوراس کے لیے کوشش کرے، ای بنیاد پر اسلامی قانون میں مجاہدین اسلام کو دفعۃ جہاد کی اجازت نہیں ہے، بلکسان کی ذمہ داری ہے کہ اولاً دہ اپنے نخالفین کو دعوت اسلام دین ، اگراس کے لیے راضی نہوں تو پر امن رہائش کی پیش ش کریں جس میں ان کو جزید کی ادائیگی کرنی ہوگی ، ادراگراس کے لیے راضی نہوں تو پر امن رہائش کی پیش ش کریں جس میں ان کو جزید کی ادائیگی کرنی ہوگی ، ادراگراس کے لیے بھی آمادہ نہوں تو پھر جنگ کی اجازت ہوگی۔

## (۵) عدل دانصاف

شریعت اسلامیہ ہرحال میں عدل وانساف پرقائم رہنے کا تھم دیق ہے، خواہ حالات پر امن ہول یا پرتشدو، اور خواہ معالمہ دوستول کے ساتھ ہویا دشمنوں کے ساتھ ،عدل وانساف کے امن ہول یا پرتشد و، اور خواہ معالمہ دوستول کے ساتھ ہویا دشمنوں کے ساتھ ،عدل وانساف کے

(۱)سوره:فصلت: ۱۳۲۰

باب میں اسلامی قانون کسی تفریق وامتیاز کی اجازت نہیں دیتا،..... قرآن میں ہے:

يايها الذين آمنو اكونوا قوامين بالقسط شهداء لله ولوعلى انفسكم . (١)

ترجمہ: اے ایمان والواحق وانصاف کے قائم کرنے والے ، اور اللہ کے لیے کچی گوای دینے والے بنوچا ہے ریحق وشہادت تمہارے خلاف ہی کیوں نہ پڑے۔

و لا يجر منكم شنان قوم على ان لا تعدلو ااعدلو اهو اقرب للتقوى. (٢)

ترجمه: تم كوكي قوم كي دشني بانساني پرآماده نه كرے كه برحال بيس عدل پرقائم
د بور كه يكي تقوي كاسب سے قريب تر داستہ ہے۔

### بين الاقوامي مخصوص ضالطے

یہ تو عام بنیادی اصول ہیں جن سے بین الاقوامی معاملات سے استفادہ کیا جاسکتا ہے، گرشر بعت اسد میہ نے انہی عام قواعد پراکتفائیس کیا بلکہ بعض ایسے مخصوص ضا بطے بھی مقرر فرمائے ہیں جو بین الاقوامی مسائل بیں اساس اہمیت کے حامل ہیں .....مثلاً

#### (۱) بین الاقوامی قانون کے عناصر

بین الاقوامی قانون میں ملک کومرکزی فخص کا درجہ حاصل ہے، اسلامی قانون نے ملک اور حکومت کو خص واحد کا درجہ دیتے ہوئے اس کی تین قسمیں کی بیں اور ہرایک کے جدا گانہ احکام بیان کئے ہیں۔

#### (۱) دارالاسلام:

وه ملك جس مين مسلمانون كواقتد اراعلي اورغلبه توت حاصل مو-

#### (٢) دارالحرب:

وہ ملک جس میں مسلمانوں کوغلیہ وافتدار حاصل ندہواورنداس سے سی مسلم ملک کا کوئی معاہدہ ہو۔

#### (٣) دارالعهد:

وہ ملک جس میں مسلمانوں کوغلبہ دافتر ارحاصل نہ ہولیکن وہ کسی اسلامی ملک ہے معاہداتی تعلق رکھتا ہو۔

# (٢) قانونی بالارسی

اسلامی قانون میں اطاعت کا تصور صرف ملکی حدود کے ساتھ مخصوص نہیں ہے، (جبیہا کہ عصر جدید کے بین الاقوامی قوانین میں معروف ہے) بلکہ بید بنی اور ملکی دونوں بنیادوں پر استوار ہوتا ہے، اس لیے اسلامی قانون کے مطابق مسلمان خواہ دنیا کے کسی حصے کا متوطن ہواس پر اسلامی قانون کی اطاعت لازم ہے۔

ای طرح دارالاسلام کے تمام شہریوں پر بھی اسلامی قانون کی بالاؤتی تسلیم کرنالازم ہے، خواہ وہ مسلمان ہوں یاؤمی، یاامان لے کرملک میں داخل ہونے والے افراد، البتہ ہر طبقہ کے لیے جدا گانہ قوانین ہیں، اور ہر طبقہ پراس کے خصوص قوانین ہی عائد ہوں گے۔

نقبهاء نے ذمیوں کے مخصوص احکام پر منتقل ابواب قائم کئے ہیں، اور کتابیں لکھی ہیں علامہ ابن القیم کی کتاب "الطرق الحکمیة" السموضوع پر کافی مفصل اور اہم ہے۔۔

#### (۳) ریاست

ریاست مملکت بی کا ایک جزوہے،اس پرمکی قانون کی تعمیل لازم ہوتی ہے، فقہاء نے ملک کی مختلف تسموں ، دارالاسلام ، دارالحرب، اور دارالعہد، کے علاوہ ریاست کے وجود پر بھی بحث کی ہے، اور مرکز اور ریاست کے تعلقات پر دوشن ڈالی ہے، نوبی اور مرکزی طور پر ریاست مکی امیراور قانون کی پابند ہے۔

## (۷) توسيع مملكت كاضابطه

ریاست یاصوبہ بین الاقوامی قانون کے مطابق اس قطعۂ اراضی کانام ہے جس پر ہرمملکت اپنا قبضہ وتسلط حاصل کرنا اور برقر ارد کھنا چاہتی ہے، اور وہ مملکت کے بنیادی عناصر کا حصہ ہوتا ہے۔ کسی نئی ریاست پر قبضہ کے کی طریقے ہیں:

- (۱) استیلاء (۲) رابطه
- (٣) کوئی مملکت کسی حق کی بنایر کسی حصہ سے دستبردار ہوجائے۔
  - (٣) فتح (٥) تبضهُ اولين

فقہاء نے ان طریقوں سے بحث کی ہے، بالخصوص فتح اور دستبرداری کے طریقے پر، اس طرح ان نوآ بادیات سے حاصل شدہ آمدنی کے بارے میں بھی گفتگو کی ہے....مثلاً مسلمانوں کے ذیر قبضہ اراضی کی تین قسمیں ہیں:

- (۱) وہ اراضی جن پرمسلمانوں نے بزور قبضہ حاصل کیا ہوا در شمنوں کول ، قیدیا جلاوطن کرکے دہاں سے بے وخل کر دیا ہو۔
- (۲) وہاراضی جہال دشمنوں کومعاف کرکے قبضہ کرلیا گیا ہواور پھرانہی کے زیرتصرف چھوڑ دیا گیا ہو۔ چھوڑ دیا گیا ہو۔
  - (٣) وه اراضي جن پرسلخ ومعاہده كيمطابق قضرهاصل جوا بور

امام ابوعبيد قاسم بن سلام نے ان كے تعلق سے تفتكوكرتے ہوئے لكھاہے كه:

بر ورحاصل شدہ ملکوں کے باشی اگر مسلمان ہوجا کیں تو ان کی زیمنات اور جا کدادیں ان کی ملکوت میں باتی رہیں گی، اور جن اراضی پر مقررہ بیداوار دینے کی شرط پر بطور مصالحت قبضہ ہوا ہوان

کے ساتھ معاہدہ کے مطابق معاملہ کیا جائے گا ۔۔۔۔۔۔البعد جن ادامنی کو برد ورحاصل کیا جائے اور دہاں کے لوگ مسلمان نہ ہوں تو اس میں فقہاء کا اختلاف ہے، بعض معرات کی دائے ہے کہ ان ادامنی برمال فنیمت کا تھم عائد ہوگا، اور بعض نے امام المسلمین کی صوابد ید پر چھوڑ دیا ہے،۔۔۔۔البعد جوعلاقہ بطور معانی حاصل بودہ اسلامی مملکت کا موقو فہ علاقہ قرار پائے گا، اور جوعلاقہ بطور معمالحت ماصل ہودہ اسلامی مملکت کا موقو فہ علاقہ قرار پائے گا، اور دومری دائے بین وہ دار الاسلام کا حصہ نہ ہودہ ایک رائے کے مطابق وار الاسلام قرار پائے گا، اور دومری رائے بین وہ دار الاسلام کا حصہ نہ ہوگا، بلکہ دار الاسلام سے الگ دار العہد کہلائے گا، جوداخلی مسائل بین آزاد ہوگا، گرخار جی معاملات بھی دار الاسلام کے قوائیں خارجہ کا پابند ہوگا۔

# (۵) معامداتی ذمهداری

وہ تمام مما لک اور علاقے جومعاہدہ کے مطابق اسلامی مملکت کا حصہ ہیں وہ خارجہ تو انین کے مطابق مطابق معاہدات کے لیے جواب دہ ہوں گے، اور معاہدے کی خلاف ورزی کی صورت میں ہونے والے نقصانات کے ذمہ دار ہوں گے۔

فقہاء نے ان معاہدات کی تغیل و بھیل کے تعلق سے مفصل بحثیں کی ہیں، اور ایفائے عہد
کولازی جزوقر اردیا ہے، کتب فقہیہ ہیں اس تئم کے کئی معاہدہ اور ذمیوں کے خاص معاہدات وغیرہ،
معاہدہ ،عہد جوار، عبد وصلح دائم ،عہد صلح موقت، اہل معاہدہ اور ذمیوں کے خاص معاہدات وغیرہ،
ای طرح انہوں نے یہ بحث بھی کی ہے کہ کن حالات وظروف ہیں معاہدہ کو کا تعدم قرار دیا جائے گا،
ای طرح جومعاہدہ قرآن وسنت کے خلاف ہووہ باطل اور کا تعدم ہوگا انہوں نے یہ وضاحت بھی کی
ہے کہ جومما لک معاہدات ہیں شامل ہیں ان ہیں سے کوئی اگر نقض عہد کا مرتکب ہوگا، تواس کے خلاف جودہ باطل خلاف جودہ کئی کا دروائی کی جاسکتی ہے۔

# (۲) رفع منازعات کےضابطے

آگردوملکول یا دور یاستول میں کی تنازعہ پیدا ہوجائے، تواس تنازعہ کے خاتمے کا پرامن راستہ بیہ ہے کہ دونوں ملک باہم بات چیت کے ذریعہ معاملہ کا تصفیہ کرلیں، یا کوئی فردیا ملک دوستا نہ طور پردونوں کے درمیان مصالحت کی کوشش کرے، یا پھرکوئی ملک ہا قاعدہ ٹالٹی کا کردار اداکرے، یا پھر بین الاقوامی عدالت میں مقدمہ دائر کیا جائے۔

مربھی پرامن طریقے تنازعہ خم کرنے میں ناکام ہوجاتے ہیں توعالمی برادری کو جبری طریقہ اختیار کرنا پڑتا ہے، یعنی تشدد کا جواب تشدد سے مثلاً فوجی کارروائی ، بھاری شیکسوں کا تعین ، یا تندنی رکاوٹیس یا بحری یا اقتصادی نا کہ بندی وغیرہ۔

موجودہ بین الاقوامی قانون میں پیطریقے ستر ہویں صدی کے نصف اول کے بعد کی ایجا دہیں اس سے پہلے مروجہ عالمی قوانین میں ان کاسراغ نہیں ملتا۔

لیکن شریعت اسلامیہ اور فقہ اسلامی میں اس کی نظیریں پہلے سے موجود ہیں ، اور فقہاء نے فرداور ریاست یا دوریاستوں کے درمیانی اختلا فات کے مسئلہ یرروشنی ڈالی ہے۔

مثلاً کمی ملک یا قوم ہے جنگ کے لیے شریعت اسلامیہ لازم قرار دیتی ہے کہ پہلے دعوت اسلام دی جائے ، پھر دوستی کی پیش کش کی جائے ، اس کے بعد جنگ کا نمبر ہے ، اور جنگ کو بھی صرف دومقاصد کے لیے جائز قرار دیتی ہے (۱) راہ خدا میں حائل رکا وٹوں کو دور کرنے کے لیے (۲) دومقاصد کے لیے جائز قرار دیتی ہے (۱) داہ خدا میں حائل رکا وٹوں کو دور کرنے کے لیے (۲) دومرست گردی کو ممنوع قرار دیا گیا دوسر ہے ، جنگ کو صرف میدان جنگ تک محصور کیا گیا ہے ، خفیہ جنگی کا دروائی یا گور بلا جنگ کی سوائے شد یدحالات کے اجازت نہیں دی گئی ہے ، عورتوں ، بچوں اور بوڑھوں کوئل کرنے سے منع کیا گیا۔

اس طرح شریعت اسلامیہ نے جنگ کے خاتمے کی تین صور تیں مقرر کی ہیں۔

اس طرح شریعت اسلامیہ نے جہاد ہے ان کو پورا کر دیا جائے ، جنگ خودشم ہوجائے گی۔

(۲) وقتی جنگ بندی کر کے دونوں فریقوں کوسو چنے کی مہلت دی جائے۔
(۳) تیسری صورت ہے کہ دائی طور پر دونوں فریق باہم مصالحت کرلیں۔
اس طرح قانون اسلامی نے قیدیوں کے ساتھ حسن سلوک اوراکرام کی تلقین کی، اور عکرانوں کو اختیار دیا کہ چاہیں آو فدیہ لے کران کو چھوڑ دیں اور چاہیں آو بلا فدیہ آزاد کر دیں۔
عمرانوں کو اختیار دیا کہ چاہیں آو فدیہ لے کران کو چھوڑ دیں اور چاہیں آو بلا فدیہ آزاد کر دیں۔
اس طرح کی بعض نظیریں شریعت اسلامیہ میں پہلے سے موجود ہیں، جدید حالات میں ہیں اس طرح کی بعض نظیریں شریعت اسلامیہ میں پہلے سے موجود ہیں، جدید حالات میں جین الا تو ای اختیار اس کے بعض قو اعد واصول نکالے جاسکتے ہیں۔

# قانون داخلی

داخلى قا نون كى جارتتميس بين:

(۲) انظامی قانون

(۱) آئين قانون

(۴) مالى قانون

(٣) نوجداري قانون

فقهاءنے ان قوانین ہے بھی تعرض کیا ہے ، مثلاً

#### (ا) آيني قانون:

کے تعلق سے نقبہاء نے درج ذیل مقامات پر بحث کی ہے، امامت، خلافت، بیعت، حکمرانوں کی شرائط، حکومت پرعوام کے حقوق، عدل، مساواق، اور شور کی وغیرہ

#### (٢) انظاى قانون:

جس مين هم مملكت كے قواعدا تے ہیں، كتب فقه ميں يہ بحث السياسة الشرعية ' يا الا حكام السلطانية ' كے تحت آتی ہے بعض علاء نے اس پرمتقل كتا ہيں كھی ہیں، مثلاً ابن تيميد كي ' السياسة الشرصية "ابويعلى ك" الاحكام السلطانية "اور ماوردى كى الاحكام السلطانية" وفيره

#### (۳) فوجداري قانون:

کے مباحث کتب نقد میں، جنایات، قطاع الطریق اور حدود دوتو ریات، کے تحت ملتے ہیں، بعض جرائم کی سزائیں شریعت نے خود مقرر کر دی ہیں، اور بعض کوقاضیوں اور عدالت کی صوابدیدی چوڑ دیا ہے۔

#### (٣) مالى قانون:

نقبهاء نے متفرق مقامات پراس تعلق سے گفتگو کی ہے، کتاب الز کو ق عشر، خراج ، جزیہ، رکاز دغیرہ، بعض فقبهاء نے اس پر مستقل کتابیں بھی کھی ہیں، مثلاً امام ابو یوسف کی کتاب الخراج ، اور ابوعبید قاسم بن سلام کی کتاب الاموال 'وغیرہ۔

قانون خاص

اس میں قانون دیوانی، قانون تجارت، ادر عرالتی قوانین آتے ہیں۔

قانون د بوانی

کتب فقہ میں اس تعلق ہے بھی مسائل واحکام موجود ہیں، اور معاملات کی مختلف متمیں فقہام نے بیان کی ہیں۔

قانون تجارت

كتاب الشركة ، المضاربة ، الفليس ، وغيره كے عنوانات سے اس موضوع بر مفتلوكي كئ ہے

اور فقہاء نے اپنے دور کی مروجہ یا مکنہ صورتوں کے احکام بیان کئے ہیں، ادرآئندہ کے لیے بعض اصول اور عرف کومعیار مقرر کیا ہے جن کی روشنی میں نے تجارتی مسائل کوٹل کیا جاسکتا ہے۔

## عدالتي قانون

مقد مات کی پیشی، شہادتوں اور بیانات کی ساعت اور عدالتی کا راو کی ،اور عدالتی احکامات کے نفاز وغیرہ کے مسائل سے فقہاء نے ابواب الدعویٰ القصاء،الشہادة ،اورالا قرار، وغیرہ کے تحت گفتگو کی ہے۔

غرض عصر جدید کے قوانین کے تمام ترموضوعات کتب فقہ میں ذیر بحث آئے ہیں، اوران کی تمام خرص عصر جدید کے قوانین کے تمام ترموضوعات کتب فقہاء کے بہاں وہ تر تیب کول نہیں ملتی جوعصر جدید کی قانونی تر تیب ہے، تو غالبًا اس کی وجہ بیہ کہ اس دور میں اس طرح کی تقلیم کی حاجت نہیں تھی، اس لیے کہ عدالت اور قاضی تمام شعبوں کے لیے جداگانہ نہیں ہوتے تھے، تمام مقدمات ایک عدالت میں چیش کے جاسکتے تھے، اس لیے اس دور میں موضوعاتی تقلیم کی ضرورت نہیں تھی بعصر جدید میں چونکہ موضوعات کے لحاظ ہے شعبوں کی تقلیم عمل میں آگئ ہے، اور ہر عدالت ہر طرح کا مقدمہ نہیں لے کئی موضوعات کے لحاظ ہے شعبوں کی تقلیم عمل میں آگئ ہے، اور ہر عدالت ہر طرح کا مقدمہ نہیں لے کئی موضوعات کے لی خصوص عدالتیں قائم کی گئی ہیں، اس لیے ہر طرح کا مقدمہ نہیں لے حدید یکی حاجت ہیں۔

وضعی قوانین اوراسلامی قانون کے موضوعاتی موازنہ کے ذیل میں اس حقیقت کا اظہار دلیے سے خالی نہیں ہے کہ مغربی جدید قانون میں صدیوں کی مسلسل محنت وتجزیہ کے باوجود وہ موضوعاتی وسعت دجا معیت نہیں آسکی ہے، جواسلامی قانون کا حصہ ہے، اس لیے کہ وضعی قوانین کے تمامتر موضوعات، اسلامی قانون میں زیر بحث آ گئے ہیں، لیکن اسلامی قانون کے کئی مباحث الیے ہیں جن کا وضعی قوانین میں کوئی ذکر نہیں ہے۔

ای کیے مشہور مستشرق "نالینو کہتاہے:

کم خربی زبانوں میں کوئی ایبالفظ موجود نہیں ہے جواسلامی قانون کے لفظ "فقہ" کا صح

مناول بن سے اور فقد کے ممل منہوم کواوا کر سکے اور اسکی وجہ بیان کرتے ہوئے کہتا ہے کہ فقات فقہ ان مسائل ہے بھی بحث کرتا ہے جو خدا اور بندہ کے تعلق ہے مربوط بیں اور انسان کے ذاتی مسائل مسائل مسائل ہمائل کے متعلقات مثلاً ورافت، تکاح خراج اور معاول وغیرہ ، اس میں خاندانی مسائل ، عائلی زندگی کے متعلقات مثلاً ورافت، تکاح وطلاق ہے بھی بحث کی گئی ہے ، حقوق مالیہ ، اوقانی ، آ داب قاضی ، صدود ، عقوبات ، سیر ، خارج قوانی مسائل جود بنی مسائل ذریحث آئے ہیں ۔ سنال ذریحث آئے ہیں ۔ سنالی خور ، مروجہ ذیجے ، قربانی ، طال وحرام ، کھانے پینے ، شکار لباس اور ذینت کے مسائل ہیں ، مشائل ایمان ، تذور ، مروجہ ذیجے ، قربانی ، طال وحرام ، کھانے پینے ، شکار لباس اور ذینت کے مسائل ہیں ، مشائل ایمان ، تذور ، مروجہ ذیجے ، قربانی ، طال وحرام ، کھانے پینے ، شکار لباس اور ذینت کے مسائل ، بیتمام مسائل بھی اسلامی فقہ میں بحثیت قانون زیر بحث آئے ہیں ۔ (۱)

ایک اورمشہور فرانسیسی مستشرق "بوسکه" اینے ایک مقالے میں لکھتاہے کہ:

اسلامی قانون مومن کی پوری زندگی کومیط ہے، اس میں اسلامی اجماعی زندگی کا مکمل نقشہ دیا گیا ہے، استنجاء، قضائے حاجت، اور نماز کے مسائل سے لے کر زکوہ، نکاح، بیوع، وصایا، اور جنگ وصلح کے قواعد تک تمام جزئیات اس میں موجود ہیں، (۲)

''نالینو'' کہتا ہے کہ جولوگ قانون اسلامی اور قانون وضعی کے اس عظیم فرق سے بے خبر ہیں وہ بہت بڑے نے ریب میں ہیں ہیں ، (۳)

اس موضوع پرمزید تفصیل کے لیے درج ذیل کتابوں کی طرف مراجعت کرنا مناسب ہوگا القانون الرومانی و الشریعة الاسلامیة ، کتاب المدخل لمحمد مصطفی شکسی ، کتاب المدخل لمدکور الرابعة المدخل محمد یوسف موئی )

<sup>(</sup>١) إلى للقانون الروماني تا ثير على الفقه الأسلامي: ١١ (٢) إلى للقانون الروماني تا ثير على الفقه الإسلامي: ١١

<sup>(</sup>m) ال بلقانون الروماني تا فيرعلى الفقد الاسلام: ١١- اس بحث كابرد احصد تاريخ الفقد الاسلامي للدكتور عمر سليمان الاشقر سے





# اسلام اوربين الاقوامي قوانين

بعض ماہرین قانون کا خیال ہے کہ بین الاقوامی قانون کا آغاز پورپ میں تین چارصدی قبل ہوا،مگر میچے نہیں ہے،اس لیے کہ پیضوراسلام ہے بھی قبل ملتاہے۔

# قبل ازاسلام کے بعض نظائر

قدیم زمانے میں قبائل اور اقوام میں جنگیں ہوتی تھیں، اور جنگ بندی کے معاہدے بھی ہوتے تھے، جنگ اور امن کے تعلق سے پچھ تصورات اور تحفظات موجود تھے، جواگر چیکہ تحریری صورت میں موجود نہیں تھے، لیکن عملا رائج تھے، چا ہے کوئی ضابطہ اخلاق نہ پائے جانے کی بناپران بڑمل ہوتا ہو یا نہ ہوتا ہو، اور دھو کہ دیکر ایک دوسرے کوزک پہو نچانے کا سلسلہ جاری رہا ہو، لیکن ذہنوں میں بعض اصول ضرور موجود تھے، اور اکثر ان بڑمل کی بھی کوشش کی جاتی تھی۔

بعض معاہدہ وہ ہے جو فرعون معرر مسیس دوم اور خیسٹین کے فرمانر واخیسنا کے درمیان تیرہ صدی قبل میں معاہدہ وہ ہے جو فرعون معرر مسیس دوم اور خیسٹین کے فرمانر واخیسنا کے درمیان تیرہ صدی قبل میں ہوا تھا، خیسنا نے فرعون کے ذیر قبضہ علاقوں پر جملہ کیا تھا، اور شکست کھا کر چندشر الط کے ساتھ فرعون سے صلح کی درخواست کی تھی، فرعون نے منظور کیا میل خامد چاندی کے دوورق پر تحریر کیا گیا، ایک نسخہ سے سلح کی درخواست کی تھی، فرعون نے منظور کیا میل خامون کے پاس بھیجا، اڑکی جیجنے کا مقصد یہ تھا کہ فرعون میں مختلف تھا کہ فرعون کے پاس بھیجا، اڑکی جیجنے کا مقصد یہ تھا کہ فرعون

ع ہے تواس سے شادی کر لے اس میں اس بات کی بھی تصریح کی گئی تھی کہ اگر کوئی شخص اپنا الک سے بعادت کر کے کی دوسر سے ملک میں پنا ہ گزیں ہوجائے تواس ملک پرلازم ہوگا کہ دہ باغی کواس کے ملک کی حکومت کے حوالے کر ہے ۔ یہیں سے مجر مین کی سپر دگی کے قانون کی بنیاد پڑی، ڈاکٹر سلیم حسن نے دو ہر خالیفیہ "کی تحریر (جومصر کی قدیم عبادت گاہوں میں اب بھی موجود ہے) سے اقتباس کرتے ہوئے اپنی کتاب میں اس معاہدہ کومع شرا اُلطَاق کیا ہے۔ (۱)

ای طرح قدیم بوتانی شهرول میں اسبارطہ، آتینا، اور ابولوتی، وغیرہ الگ الگ مستقل ریاستیں تھیں، مگرزبان وادب تہذیب وثقافت، اور بعض دینی و فذہبی اقد ارکی بنا پران کے درمیان باہم اتحاد قائم تھا، جس سے بین الاقوامی قانون وجود میں آیا۔

ہے شہروم اورآس پاس کے دیہاتوں ،تھبوں اورقبیلوں کے درمیان تعلقات خوشگوارنہیں تھے،ان کے درمیان لڑائیاں ہوتی تھیں،روی اس میں کلیدی کردارادا کرتے تھے، یہ فاتح قوم تھی قبائل اورعلاقہ بات اپنے تناز عات کے فیطے کے لیےان سے رجوع کرتے تھے، بعض قوموں نے رومیوں کی اطاعت بھی قبول کرلی تھی، میبیں سے چھوٹی حکومت کا تصور بیدا ہوا۔

بینظائر عہدو سطی ہے بیل کے بیں ،عہدو سطی کا اطلاق اکثر مورضین کے زویک الاسماء میں مغربی یونانی سلطنت کے خاتمہ ہے لے کرس ۱۳۵ میں ترک بادشاہ محمد الفاتح کے ہاتھوں قسطنطنیہ (جوشرتی یونانی سلطنت کا پایہ تخت تھا) کے خاتمہ تک کیا جاتا ہے، اسلام کی آعدای دور میں ایک میں ولادت رسول کے ذریعہ ہوئی، اور اللہ میں حضور کی بعثت ہوئی۔

# بین الاقوامی قوانین براسلام کے اثرات

ان تاریخی نظائر سے ثابت ہوتا ہے کہ بین الاقوامی قانون کا تصور کسی نہ کسی درجہ میں اسلام

<sup>(</sup>۱) أَكْرِيزِي كَمَابِ مِصرالقديمة وْاكْرِيكِم من ٢٢٠٠، ٢٢٠٠، ٢٩٤٠، ١٣١٢م، كواله شريعة الانسان في مصور معرى ١

ے بل موجود تھا، البتہ اتنی ہات یقین نے ساتھ کہی جاسکتی ہے اسلام نے بعدد نیا ہے جس معالقے میں بھی اس طرح کے بین الاقوامی تصورات پائے مکے ان پر اسلامی قانون کے اثر ات کسی نہ سی درجے میں محسوس کے جاسکتے ہیں، مثلاً

اسلام کی آمد جس دور میں ہوئی تھی وہ دنیا میں شدید اختلاف وانتشار کا دورتھ، سیحی ملا،
اور سیحی ممالک باہم برسر پرکارتھ، اسلام نے ان کو قانون حیات اور درس محبت دیا، پھر جب اسلام
ابنی جامعیت اوراندرونی قوت وجاذبیت کے سبب تیزی کے ساتھ پھیلنے لگا توسیحی علما وکوہوش آیا، اور
تمام امراء اور حکمرانوں نے بورپ کی صدارت میں ایک مجلس متحدہ منعقد کی، جوممالک کے خار جی
اختلافات میں فیصلہ کن ہو، مجلس کا سربراہ پوپ کو بنایا گیا، اور پوپ کی تا جپوشی کا آغاز ہو۔

#### مدينة الرب كا قانون

ال مجلس نے جوبین الاقوامی قوانین پاس کئے، ان میں ایک صلح آلہ اور ہدنۃ الرب کا قانون بھی تھا، ہدنۃ الرب (خدائی جنگ بندی) کی روے کوئی شخص کیشنہ کوہتھیار لے کر گرجامیں نہیں داخل ہوسکتا تھا، نیز جمعہ کی شام سے بیر کی شبیس داخل ہوسکتا تھا، نیز جمعہ کی شام سے بیر کی شبیس داخل ہوسکتا تھا، نیز جمعہ کی شام سے بیر کی شبح تک جنگ ممنوع قرار دی گئی۔

بدراصل اسلام کے اس قانون بیت اللہ اور قانون اشہر حرم کی ایک نقل تھی، جواسلام میں ہدنۃ الرب سے پانچ (۵۰۰) سوسال قبل سے موجود تھا، اسلام نے مکہ اور اس کے اطراف میں ۱۸ رمر بع میل تک کے خطہ کو خطہ امن قرار دیا تھا جس میں کی قتم کے قبل وخوزیزی کی اجازت نہتی، مہال تک کہ کوئی شخص اپنے باپ یا بھائی کے قاتل کو بھی اس خطہ میں دیکھ لیتا تو اس سے تعرض نہ کرتا، قرآن میں ارشاد ہے:

اولِم يروا اناجعلنا آمناً ويتخطف الناس من حولهم (۱) ترجمه: كياييين ديك كهم نع حم كومامون بناديا ب، اوگ آس پاس سي يهال

) عنگلوری: ۲۲۷

ے اُنچے چلے آرہے ہیں۔

ایک اور جگه ارشادی:

وجعلنا البيت مثابة للناس (١)

قرجمه: اورجم في بيت الله كولو كون كامرجع وماوى اورجائ امن بنايا-

ومن دخله كان آمناً (٢)

ترجمه: جوفض حرم مين داخل موگااسامان حاصل موگا\_

ای طرح ارشاد باری ہے:

اولم نمكن لهم حرماً امناً (٣)

ترجمه: كياجم فان ك ليحرم من امن كي مرتبس بنائي ـ

ای طرح اسلام نے بعض مہینوں کوئختر م قرار دیا، یہ جار مہینے ہیں، ذی قعدہ، ذی المجہ، محرم الحرام اور رجب المرجب، قرآن باک میں ان مہینوں کا تذکرہ کیا گیاہے۔

ان عدة الشهور عندالله اثناعشر شهراً في كتاب الله يوم خلق السموات والارض منها اربعة حرم ذلك الدين القيم فلاتظلموا فيهن انفسكم. (٣)

ترجمہ: یقیناً کتاب اللی میں مہینوں کا شار اللہ کے نزدیک بارہ (۱۲) مہینے ہیں، جس روز اللہ تعالیٰ نے زمین وآسان پیدا کئے تھے، ان میں چار مہینے خاص ادب کے ہیں، اور یہی دین متقیم ہے، بستم سب ان مہینوں میں اپنے اوپر زیادتی نہ کرو۔

اس قانون میں حرم پاک یا جزیرۃ العرب کی تخصیص نہیں ہے، دنیا کے تمام مسلمانوں پر سیا عمم عائد ہوتا ہے۔

اس تفصیل سے واضح ہوتا ہے کہ پورپ کی مجلس متحدہ نے ہدئۃ الرب یا سلح اللہ کے نام سے جو توانون تیار کیا وہ دراصل اسلامی قانون کی اسی دفعہ کا چربہ تھا، بور پی مما لک کواسلامی اندلس سے جو

<sup>(</sup>١) بقرة: ١٢٥ (٢) مورة آل محران: ١٩٧ (٣) مورة تقعى: ١٥٧ (٢) مورة توبه: ٢٦١

قریب ترین علمی، تدنی اور چغرافیائی تعلقات خصان کے پیش نظر بیقطعی ناممکن ہے کہ یورپ کے مقنین قرآن کے اس مشہور تھم اور عربوں کے اس معروف دستورے ناوا قف ہوں۔

#### دوركليسا كإخاتمه

گر بورپ کی اس مجلس کا اقتدار بہت زیادہ دنوں قائم نہیں رہ سکا، اس مجلس کا سربراہ بوپ تھا، اور ایک طرح بیکلیسائی اقتدار کا دور تھا، گرکلیسا کی بعض زیاد تیوں کی بناپر حکمرانوں ادرامراء میں اس کی طرف سے نفرت و بیزاری پیدا ہوئی، خصوصاً اس لیے بھی کہ اس نے مسیحیوں کی بنیادی تعلیم میں بھی ترمیم کا ارتکاب کیا تھا مثلاً مغفرت کے دستاویز دل کی فروختگی ،گرجا کے باغیوں کو برہنہ کرنے اور جنت سے محروم کردینے کی سرزا، بعض گوتل کی اجازت، معاملات کی اہمیت کونظرانداز کردینا، اور فریقین میں سے کسی فریق نے گرجا کی مخالفت کی تو معاہدہ کومنسوخ اور کا لعدم قرار دینا و فیرہ۔

#### أيك جاملانهاصول

میکاویلی جوبرا سیاست دال تھا، اس نے اسلامی فتو حات سے اپنے کو بچانے کے لیے اور اسلام کی توسیع واشاعت سے خطرہ محسول کرتے ہوئے ذہبی کے بجائے ایک سیاسی پلیٹ فارم بنانے کامنصوبہ بنایا، اس نے چھوٹی ریاستوں کو بڑی حکومت میں شامل ہوکر ایک بڑی قوت بن جانے کا نحرہ لگایا، اپنے نظریات کی تشہیر واشاعت اور اپنے منصوبے کی پیکسل کے لیے ایک کتاب "الامیر" کے نام سے کبھی، اور اس میں سیاست کو نے زاویہ نگاہ سے چیش کیا، اس نے کبھا کہ سیاست جھوٹ اور نفاق کا نام ہے، وعدہ اور محاہدہ کوئی چیز نہیں ہے، جس کی لاٹھی اس کی بھینس کوئی جیز نہیں ہے، جس کی لاٹھی اس کی بھینس کوئی جیز نہیں ہے، جس کی لاٹھی اس کی بھینس کوئی جیز نہیں ہے، جس کی لاٹھی اس کی بھینس کوئی میں میں سیاست تو سے وطاقت کی ہدولت دومری ریاستوں پر قبضہ کرسکتی ہے، اور اس کو ناجا کر قبضہ نہیں کہا جائے گا، اس احتمانہ اصول کی ہالا دی تقریباً ایک صدی تک قائم رہی، اور اس کے نتیج میں فتنہ

ونساد کاوه بازارگرم ربا که الامان والحفیظ، بالآخراس اصول کاطلسم بھی ٹوٹ گیا، اور عام طور پراس کو مسنز دکردیا گیا۔

میکاویلی کی جنگی سیاست کے رومل میں تصورامن تیزی کے ساتھ انجرا ،اور خیال پیدا ہوا کی اندی تمام متعلقہ کے لڑائی بدرجہ مجبوری ہوئی چاہئے ،اورایک ضابط امن تیار ہونا چاہئے ،جس کی پابندی تمام متعلقہ ملکوں برعائد ہو۔

#### ية وازسب سے پہلے جن لوگوں نے بلندی ،ان کے نام بہ ہیں:

- (۱) اسبین کا بادری، ''ویتوریا''جس نے سلامنکا کی یونیورسیٹی میں ۱۸ساء سے ۲۸ساء سے ۲۸ساء تک الہات کا درس دیا۔
- (۲) پاوری سولرس میجهی اسپین کا باشنده تھا، ۱۹۸۸ سے سے الااء تک بیرس یو نیورش میں مسلسل اللہات کا بروفیسر رہا۔
- (۳) جرجیوں ہولنڈی جس نے ندکورہ خیالات میں تھوڑی ترمیم کر کے ان کوصاف شفاف بنایا، اس نے قانون امن اور منصفانہ جنگ کے موضوع پر متعدد کتا ہیں تصنیف کیں اس کی سب سے مشہور تصنیف '" قانون الشعوب'' اور '' البحرالحز'' ہے، جس میں اس نے سمندر کی آزادی کا نظریہ پیش کیا کہ سمندر کسی کی ملک نہیں ہے، حکومت برطانیہ نے البحرالحرکی اشاعت برسخت احتجاج کیا، جب کہ اس کے بالقائل البحرالمخلق''نامی کتاب کوخوب سراہا۔

# سمندرکی آزادی کانظر بیر

مرسندری آزادی کانظریہ بھی کوئی نیانظریہ بیس تھا، ہولنڈی سے تقریباً نوسو (۹۰۰) سال قبل حضرت عمر بن عبدالعزیز نے عملی طور پراس نظریہ کو پیش فر مایا تھا، شالی افریقنہ کے گورنر نے بذریعہ خط آپ سے اجازت طلب کی تھی کہ سمندر میں جنو لی یورپ کی تجارتی کشتیاں افریقہ کی طرف جاتی خط آپ سے اجازت طلب کی تھی کہ سمندر میں جنو لی یورپ کی تنجارتی کشتیاں افریقہ کی طرف جاتی خط آپ سے اجازت عمر بن عبدالعزیز بین ، ان پر پابندی لگائی جائے اور اور ان سے کشم وصول کیا جائے ، لیکن حضرت عمر بن عبدالعزیز

نے ایبا کرنے سے منع کیا، اور جواب میں تحریر فر مایا کہ سمندر د آزاد ہیں، اور ان کے ذریعہ تجارتوں پرکوئی فیکس نہیں ہے، جبیبا کہ مندر جہذیل آیت سے اس پر دوشنی پر تی ہے۔

هوالذي سخر البحر لتاكلوامنه لحماً طرياً وتستخرجوا مندحلية تلبسونها وترى الفلك مواخرفيه ولتبتغوامن فضله ولعلكم تشكرون. (١)

ترجمہ: وہی ذات ہے جس نے دریا کوتہارے قابو میں کردیا تا کہ اس میں سے تازہ کوشت کھا و، اور اس سے زیور (مونگاموتی) نکالواور استعال کرد، تم دیکھتے ہو کہ کشتیاں اور جہاز بانی کوچیرتے ہوئے چلے جاتے ہیں، تا کہم اللہ کافضل تلاش کرواور شکر گذار بنو۔

ای طرح ایک اور موقعه پرارشاد ہے:

ومايستوى البحران هذا عذب فرات سائغ شرابه وهذاملح اجاج ومن كل تاكلون لحماً طرياً وتستخرجون حلية تلبسونها وترى الفلك فيه مواخر لتبتغوامن فضله ولعلكم تشكرون (٢)

ترجمہ: اور دونوں سمندر برابر نہیں ہیں، یہ شیریں اور خوشگوار پانی والا ہے، اور دوبرا شورا اور سخت کھاری ہے، اور برایک ہے تم تازہ گوشت (لیمنی مجھلیاں) عاصل کرتے ہو، اور اس سورا اور سخت کھاری ہے، اور برایک ہے تم تازہ گوشت (لیمنی مجھلیاں) عاصل کرتے ہو، اور اس سے زیورات اور سامان آرائش (مونگا موتی وغیرہ) بھی نکالے ہو، تمہارے مشاہدے میں وہ کشتیاں اور جہاز بھی آتے ہیں، جو پانی کو بھاڑتے ہوئے رواں دواں ہیں، تا کہ فضل الہی کے طلبگار اور نعمت خداوندی کے شکر گذابنو۔

ان دونوں آیات میں سمندر کے لیے لفظ تنجیر استعال ہواہے، ' دتینی ' کے معنی میں انفاع کے بیں ایعنی سمندر پر پابندی عائد کے بیں ایعنی سمندر پر پابندی عائد نہیں کی جاسکتی۔

حفرت عمر بن عبد العزيز في مايا" ان المكس هو المنجس " يعني تيكس دوسر العال المكس هو المنجس " يعني تيكس دوسر العال المال العال العالم ال

غلططریقے سے حاصل کرنے کا ذریعہ ہے، جس سے اللہ نے منع فرمایا ہے۔

ولاتبخسواالناس اشياءهم (١)

ترجمه: اورلوگول كى چيزين فلططريقے پرحاصل نهكرو\_

اور يكى نہيں زيادہ تربين الاقوامی مغربی قوانين كى سنگ بنياداسلام ہے، يورپ ميں يہ چيز زيادہ سے زيادہ جارسوسال قبل آئی ہے، جب كہ اسلام اپنے دامن ميں صديوں سے يہ قوانين اور احكام سميٹے ہوئے ہے اس ليے ناممكن ہے كہ بہت بعد ميں پيدا ہونے والے مغربی ماہرين قانون نے اسلامی قانون سے فائدہ ندا ٹھا يا ہو۔

#### قواعد جنگ

اسلام کے ساتھ بورپ کی طویل کھٹا رہی ہے، اورجنگوں کالانتنائی سلسلہ ساتویں صدی عیسوی کے اواخر سے بار ہویں صدی تک رہا ہے، اس سے بورپ کو بہت حد تک اسلام کے قانون جنگ اور قانون خارجہ کو بچھنے کا موقعہ ملا، بالخصوص بیت المقدس کی صلیمی جنگیں جن کا سلسلہ دوسوسال تک جاری رہا، اس میں ان کو اسلامی قواعد سے واقف ہونے کا بہت قریب ترین موقعہ ہاتھ آیا، اس کا اعتراف مغربی مصنفین نے بھی کیا ہے، ......صرف میدان جنگ میں مسلمانوں کے معاملات سے انہوں نے درج ذیل قواعد سے کے۔

الم المناسك ليضروري ہے كه وه ميدانوں ميں ہواورنو جوں كے ذريعه ہو۔

🖈 نیزیمجی لازم ہے کہ عام باشندوں کونہ چھیٹراجائے۔

🖈 اسلام مکانوں کومنہدم کرنے ، املاک کونقصان پہونچانے ہجوام الناس کو تکلیف

دینے اور قیدیوں کوموت کے گھاٹ اتار نے کی ہر گز ہر گز اجازت نہیں ویتا۔

🖈 اسلام معاہدتی امن کی رعایت کرتا ہے۔

ا دومرے مذاہب وادیان کا احر ام کرتا ہے۔

🖈 د مو کہ اور خیانت کی کوئی مخجاکش نہیں ہے۔

🚓 بچوں، مورتوں، بوڑھوں اور مز دوروں کا قبل حرام ہے۔

🖈 کھیتوں اور فصلوں کو تباہ کرناممنوع ہے۔

🖈 د شمنوں کا مثلہ کرنا ( یعنی ناک کان وغیرہ کا ٹنا ) جائز نہیں۔(۱)

لیکن پھردل، ریچارڈ نے بیت المقدی پر قبضہ کے بعدادرامان کا اعلان کرنے کے باوجود
تین ہزار سے زائد مسلمانوں کوشہید کیا، یہ با تیں فرانسی مورخ رینو نے اپنی کتاب میں کھی ہیں:
ایک ادرمورخ '' بورجا'' اپنی کتاب'' الحروب الصلبیۃ'' میں لکھتا ہے کہ صلیبیوں نے بیت
المقدی پر حملہ کے دوران مسلمانوں پر بڑے مظالم ڈھائے، اوران کے ساتھ بہیانہ اور دحشیانہ
سلوک کیا، لیکن جب سلطان صلاح الدین ابو بی کوشتے حاصل ہوئی تو ندصرف یہ کہ صلیب پرستوں کی
وحشیانہ اور بہیانہ کارروائیوں کے انقام ہے گریز کیا، بلکہ امان عام کا اعلان کیا اور اس پرختی ہے گل
پیرار ہے، سلطان کے حقیق بھائی ملک عادل نے ایک ہزار (۱۰۰۰) قید یوں کور ہا کیا، پادر یوں کو
صلیب اٹھانے اور گرجوں کو سنوار نے کی اجازت دے دی، رائیوں کو اپنے شو ہروں سے ملنے کی
حموف دے دی۔

# علمی وتدنی اثرات

یورجانے اس جنگ کے داقعہ کوایک ایسے عیسائی سے نقل کیا ہے جوخوداس جنگ میں برمر پیکارتھا، اس نے کہا یہ دہ لوگ ہیں (مسلمان) جن کے آباء داجداد کو، ان کی اولا دکوادران کی عورتوں کوہم لوگوں نے مختف انداز سے قبل کیا، ان کے اموال کولوٹا، ان کو بے سہارا کر کے گھر دل سے نکالا، کیمن جب دہ ہم پرغالب آئے تو انہول نے ہماری ضروریات کا خیال رکھا، ہمیں اس وقت کھانا کھلایا جب

<sup>(</sup>١) كتاب السير وكتاب الجهاوكتب حديث وفقه:

ہم مجوک سے نڈھال ہور ہے تھے،اوروہ برابر ہمارے ساتھ احسان کاسلوک کرتے رہے، یہاں تک کہ ہم مجوک سے نڈھال ہور ہے تھے،اوروہ برابر ہمارے ساتھ احسان کے اختیار کے میں تھے،اوران کے قیدی تھے آگر ہم میں سے سی کی کوئی چیز ضائع ہوجاتی تو نوراس کووہ چیز مل جاتی تھی۔

ای لیے جوستان لوبون اپنی کتاب ' حضارۃ العرب' میں لکھتا ہے کہ یورپ میں جوتہذیب ہے وہ عربوں کی دین ہے ، نویں وسویں صدی میں اسلای تہذیب بام عروج کو پہو خج گئ تھی ، یورپ میں اس وقت تک تعلیمی مراکز برائے نام سے ، جہالی نصف وحثی حکمراں قوم آبادتی ، آتش پرست نصرانی طبقہ جابل مطلق تھا ، گیار ہویں صدی کے اندر یورپ کے بعض ملکوں میں تعلیمی شعور بیدار ہوا ، توعر بوں کے آستانے کی طرف متوجہ ہوئے ، جواس وقت اقلیم علم وحکمت کے حکمراں سے ، اوراس طرح بذریعہ صقیلہ واندلس سال میں علم یورپ پہونچا ، اور پاوریوں کا صدر '' ریمون' نے طلیط میں وارالتر جمہ قائم کیا جس میں ایک زمانے تک مشہور تصانف عرب اور یونانی کتابوں (جن کو عربوں نے این زبان میں منتقل کیا تھا) کالا طبی زبان میں ترجہ کیا جا تارہا۔

الله المرت المرت

یورپین بادشاہوں میں صقلیہ کا فرمانروا، روجزاول نے ۱۱۱۱ء میں حیوانات ونباتات سے متعلق طبعی تاریخ کاعلم حاصل کیا.....اسی طرح تشنا کہ کے بادشاہ '' فونس'' نے جو حکیم کے لقب سے معروف ومشہور تھا عربی زبان وادب اور علوم اسلامی حاصل کئے، اور قرآن کریم اور دیگر علوم اسلامی کوائی زبان میں منتقل کرنے کا حکم جاری کیا، اس کے علاوہ دوسرے فرمانرواؤں نے بھی اس

کی تقلیدی۔

اسبیلیہ اور جرمنی کے فرمانروا ''فردیک ٹانی'' نے سب سے پہلے ۱۹۱۱ء میں یورپ میں ایک نظم حکومت قائم کی اور ۱۲۲۲ء میں قرطبہ یو نیورٹی کے طرز پر تابولی میں ایک یو نیورٹی کی طرز پر تابولی میں ایک یو نیورٹی کی طرز پر تابولی میں ایک یو نیورٹی کی بنیاد ڈالی سب سے بوا کی بنیاد ڈالی سب مطم طب وفل فد ابوالولید بن رشد (جوائدلس میں ایپ وقت کا سب سے بوا فلسفی تھا) کی اولا دسے پڑھا، اور دونوں علوم میں مہارت حاصل کی ، اس کے پاس اٹلی میں عرب مسلمانوں کی ایک میم رہتی تھی ، جو حکومت کے ظلم ونسق میں نیادان کرتی تھی۔

اندلس کی یو نیورسیٹیوں میں علوم وفنون میں اختصاص کے لیے یور پی وفود کی آید شروع ہوئی .....انگلینڈ کے فر مافرواؤں نے شہسواری اور ریاضت جیسے اہم فنون حاصل کرنے کے لیے اپنے وفو دا ندلس روانہ کئے ، ........... ملک جارج ثانی نے ملک کے امورا نظام کی تعلیم کے لیے اپنے وفو دا ندلس روانہ کئے ، .......... ملک جارج ثانی نے ملک کے امورا نظام کی تعلیم کے لیے بیس (۲۰) افراد پر شمل فر مافروایان مملکت اور معززین قوم کے نوجوانوں کا ایک وفد بھیجا جس میں ولی عہد ،اس کا چیازاد بھائی اور چیف جسٹس کا صاحبزادہ بھی شامل تھا۔

الدول سے اجازت لے کرایک دونیلپ "نے خلیفہ ہشام الاول سے اجازت لے کرایک وفد تعلیمی اورانظامی قوانین سکھنے کے لیے اندلس بھیجا، پھر جب بیوفدواپس جانے لگا تو ملک فیلپ کی خواہش پرخلیفہ نے ازراہ نوازش چند ماہرین نظم وقانون بھی ساتھ کردیئے، جووہاں کے دفتری اورانظامی اموریس ملک فیلپ کا تعادن کریں۔

کرب انجیز ول کے مرہون منت ہیں۔ مرہون منت ہیں۔

کے نام سے انگلینڈ میں دریائے ٹائمنر پرایک جگہ''جسر ہشام''خلیفہ ہشام ٹانی کے نام سے موسوم ہے۔

''سلم عرب سیاح''الموسلی بن حوقل''نے اپنی کتاب''المسالک والممالک' (جس کا ترجمہ ڈیڑھ سوسال قبل انگریزی وفرانسیسی زبان میں لندن وپیرس سے شائع ہوچکاہے) میں لکھا ہے کہ اس وفت اور پ کے پاس جواسلے ہیں ،ان میں اکثر اندلس کی عرب نیکٹر یوں کی ا تیار کردہ ہیں۔

اسلامی اندلس میں متعدد دھاتوں کی کا نیس پائی جاتی تھیں، مثلاً سونا، جا ندی، اورغرنا طدادر طلیطلہ میں فولا دولو ہے کے بیٹار کارخانے تنھے۔

ہے لالا ندنے تقریباً ہیں (۲۰)علما وفلکیات کے حالات کیھے ہیں جن میں محمد بن جا برسر فہرست ہیں، جنہوں نے بطلیموس کی غلطیوں کی تھیے گی، اور ابومعشر بغدادی بھی ان میں شامل ہیں، جنہوں نے بطلیموس سے بھی پہلے کا زمانہ یا یا ہے۔

جئے دنیا کی تمام قوموں کے مقابلے میں مسلمانوں کی دلچیں دعلم الافلاک' سے زیادہ رہی ہے، اس لیے کہ اس علم سے بہت ہے اسلای احکام وابستہ ہیں، مثلاً سمت کعبہ ہر ماہ کی پہلی تاریخ کی تعیین اور او قات نماز کی تحدید وغیرہ۔

ای لیے مسلمان ماہرین فلکیات، نے ستاروں کا تعاقب کرکے ان کے نام متعین کئے، جن کے آج بھی عربی نام مشہور ہیں، مسلم ماہرین فلکیات میں عرائخیام کا بہت نمایاں ہے، انہوں نے وے ابنے میں یونانی کلنڈر کی غلطیوں کی نشاندہ کی ، جس میں تین سوپنیشے (۳۲۵) دن ہوتے سے اس اعتبارے ہرایک سوبتیس (۱۳۲۱) سال میں ایک دن کا اضافہ ہوجا تاتھا، عمرالخیام نے ایک دوسرا متبادل کلنڈر بھی تیار کیا، جس کے متعلق مشہورا تگریزی مصنف اور ماہر فلکیات، ' جیبون' کا کہنا ہے کہ یے کلنڈر سب سے ذیادہ صحیح ہے۔

جے علم جغرافیا، اور جہازرانی میں عربوں کی برتری کا اعتراف "آرنست رینان" نے کیا ہے، اس لیے کہ سیاحت عربوں کی امتیازی خصوصیات میں سے ہے، رینان کہتا ہے کہ فی زمانہ دریا وس میں چلنے والی مشہور باد بانی کشتیاں مسلمانوں کی تیار کردہ ہیں، ای کشتی کے ذریعہ عربوں کی ایک جماعت بحرظلمات کا سراغ لگانے لگی تھی اورای طرح کی کوششوں کے دوران عربوں نے کرستون لوبون سے بہت پہلے امریکہ کا انکشاف کیا تھا، این رشد کے متعلق لکھتا ہے کہ وہ ان

مصنفین میں ہیں جنہوں نے ہمیں نئی دنیا کی خفیق پر آمادہ کیا۔

سی سی بیت مورخ ''فران' نے ابن ماجہ کے بارے میں لکھا ہے کہ ابن ماجہ کے بارے میں لکھا ہے کہ ابن ماجہ کی تاریف ہے اللہ نہ اسدالبحرالھائے'' واسکوڈی گاما'' (جس نے پوری زمین کا چکرلگا یا تھا) کی نہ صرف گا کڈاور داہبر تھی بلک امریکہ کے انکشاف کی بنیاد بھی تھی، ''سید بووسار تون' اور نلیو'' نے صراحت کے راہبر تھی بلک امریکہ کے انکشاف کی بنیاد بھی تھی، ''سید بووسار تون' اور نلیو'' نے صراحت کے ساتھ کہا ہے کہ و نیا کا سروے سب سے پہلے اور سب سے جے وفطری طور پر عربوں نے کیا، یہ ایک بہت برواعلمی کارنامہ ہے''

علم جغرافياء مين دوج ذيل حضرات كافي معروف مين:

ابن حوقل (مصنف المسالك والممالك) اصطحرى، مسعودى، ادركي، ابن لطوطه ادر يا قوت جموى وغيره-

صقلیہ کے فرمانروا ملک روج''نے ادر کی کوش علم جغرافیہ کی مہارت کی بناپر مقرب
بنالیاتھا، ادر لیں وہ پہلا شخص ہے جس نے ''روج'' کے لیے زمین کا جغرافیا ئی نقشہ بنایا، جس کا آغاز
ایک گول میز پر چاندی کے درق سے کیا تھا، اس پر عربی زبان میں تمام ممالک کی خصوصیات بھی کندہ
تھیں، اس نے جغرافیا کی معلومات کے لیے ''نزہۃ المشتاق نی اختراق الآفاق' کے نام سے ایک
کتاب بھی مرتب کی۔

عربی سیاح ابن بطوطه کی کتاب ''تخفة الانظار فی غرائب الامصار'' اس موضوع پر کافی اہم کتاب ہے۔

ای طرح یا قوت حموی کی کتاب "مجم البلدان" تو گویاانسائیکو بیڈیاہے، اس کتاب کے بارے میں "سارتون" کہتا ہے کہ میدالیاس چشمہ ہے جو مختاج تعارف بیس، دنیا کی کسی زبان میں اسکی نظیر موجود نبیس ہے۔

ال بورپ نے میکھی تنگیم کرلیا ہے کہ ابن حزم مذاہب کے تقابلی مطالعہ کے نن کا بانی ہے۔

جلا شعرواوب توعربوں کے کھر کی لونڈی ہے، پرد فیسر ماکسیل کہتا ہے کہ:

یورپشعروشاعری اور جوشلے اوب کے میدان میں عربوں کا خوشہ چین ہے۔

ابن بلاسیوس کہتا ہے کہ: دائتی'' نے اپنے بہتر قصائد' ابوالعلی معری'' کے تصیدوں سے

اقتباس کتے ہیں خصوصاً رسالہ عفران سے۔اٹلی کا شاعر' تہرارک' اپنی قوم کوعر بوں کی نقالی اوران

کے اسلوب کی تقلید کی تلقین کرتا ہے، وہ کہتا ہے کہ ہم دنیا کی تمام اقوام کے ہم پلہ ہوگئے مگرافسوس

ادرصدافسوس کہ ابھی تک عربوں کونہ یا سکے، کیا ہمیں ان کے جیسالکھنا مقدر میں نہیں؟

مر بوربین کہتا ہے کہ عربوں نے دیگر فنون لطیفہ "میں بھی ساری دنیا کی قیادت کی ہے، ماہرآ رث اللہ میں کہتا ہے کہ عربوں کی نقاشی مثالی اور قابل تقلید ہے، یورپ کا تمامتر فن تقییر و نقاشی اسلامی اندلس کی بلندیا پیٹمیرات سے ما خوذ ہے۔

اور بقول' سید یوفن شهرواری بھی دنیانے عربوں سے مجھی ہے۔

کے واحد مرجع وسرچشہ رہی ہیں، "سرولیم رسل" اپنی کتاب" قطور الطب" میں لکھتا ہے کہ عربوں
لیے واحد مرجع وسرچشہ رہی ہیں، "سرولیم رسل" اپنی کتاب" قطور الطب" میں لکھتا ہے کہ عربوں
نے طب یونان سے حاصل کیا اور آٹھویں صدی ہے گیار ہویں صدی کے عرصے میں اے اوج شیا
تک پہونچا دیا، جس کی تاریخ میں کوئی نظیر تہیں ہے، جب ابن سینا کی کتاب" القانون فی الطب" اور
رازی کی کتاب" الحاوی" دوسری زبانوں میں منتقل ہوئی، تو یورپ نے ان کے سامنے زانوئے
تلمذ طے کیا، اور یہی دونوں کتا ہیں یورپ کے علم طب کی اساس بنیں۔

ہے اندلس کے استاذ مانے گئے اور جراحت کے استاذ مانے گئے ہیں، ان کی اس موضوع پر مستقل ایک کتاب ہے، التعریف التعریف 'اس کتاب کا جرادی التعریف 'اس کتاب کا جرمہ پندر ہویں صدی عیسوی میں لاطبی زبان میں ہوا، آلات جراحیہ' پر بھی ان کی ایک تصنیف ہے۔ جس سے بذریعہ آپریش مثانہ کی پھری اکا لئے میں مددلی گئی۔

پرسٹن یو نیورٹی میں طب کامستنقل ایک شعبہ رازی کے نام سے کھولا گیا ہے، جس میں علم

طب پر تحقیقات اورنشر واشاعت کا کام موتا ہے۔

ابن سینانے متعدد امراض کا انکشاف کیا،جن میں ایک مرض "انگلستوما" مجی ہے، الكلسنو ما كانفساتى علاج انهول في و د فريدو سي بهليدريا فت كياتها-

یہ تمام واقعات وحقائق سیجھنے کے لیے کافی ہیں کہ علم وتندن کے میدان میں پورپ کے مسلمانوں سے گہرے تعلقات رہے ہیں، اس لیے اس تیقن میں بھی قطعی مبالغہبیں کے دیگر میدانوں کی طرح بین الاقوامی قوانین کے میدان میں بھی انہوں نے مسلمانوں سے استفادہ کیا۔(۱)

یورپ میں بین الاقوامی قانون سب ہے پہلے''فیقو دریا اور سوارس'' نے مرتب کیا، مگر مالینڈ کی بین الاقوامی اکیرمی کے ماہر قانون اور سابق وزیرخارجہ دمیشیل دی توب کا کہنا ہے کہان دونول حضرات نے بین الاقوامی قوانین کی تدوین میں اسلامی قانون سے استفادہ کیا، اور ابتد میں ان دونوں ہے'' جرجیوں'' نے نقل کیا۔

میشیل دی توپ، نے اپنے دعویٰ کی تائید میں کئی نظائر پیش کئے ہیں، مثلاً خلیفہ اول حضرت ابو بکرصدیق کی اس وصیت کا ذکر کیاہے، جوانہوں نے امیر لشکر کو کی تھی۔ (۲)

اس طرح سام من قرطبه کے طیفہ حاکم بن عبدالرحمٰن کے احکام کا حوالہ دیا ہے، بہر حال بیا یک حقیقت ہے، جس کا انکار ممکن نہیں ،اس کی کئی مثالیں پہلے آ چکی ہیں، پچھاور ذیل میں پیش کی جار ہی ہیں۔

<sup>(</sup>١) ديكية محميل المغتيت كي كماب الغرب والشرق: ص ١٢ عرب كواله شريعة الله وشريعة الانسان: ١١ رتا ٢٣ رتر جمه مولانا حفظ الرحمٰن قائمی شائع کردود بوبند)

<sup>(</sup>٢) موطاامام ما لك. ح ٢ مرص ٢٨٣٨ روجامع الاصول: ج ١٥٨٢ قم ٨٢- ار

## غيرملكيول كي ليحاسلامي قانون

اسلام سے قبل عبد قدیم اور عبد وسطیٰ میں غیر ملکیوں کے لیے کوئی ضابط اخلاق نہیں تھا،

قانونی طور پران کے لیے کوئی تق محفوظ نہیں تھا، اس لیے عظف ذائوں اور مختلف علاقوں میں ان کے ساتھ میتناف فتم کے نارواسلوک کیا جاتا، ان کے ساتھ چو یا یوں جسیاسلوک کیا جاتا، ان کی جاتے تھے، کہیں ان کے ساتھ چو یا یوں جسیاسلوک کیا جاتا، ان کی جا کداد صبط کرئی جاتی ، اور ان کو مارڈ الاجاتا، یا غلام ینالیا جاتا، ..... روم اور یونان میں غلاموں کے ساتھ بدترین سلوک کیا جاتا تھا، یہاں تک کہلوگ ان پر تیراندازی کی مشق کرتے تھے، علاموں کے ساتھ بدترین سلوک کیا جاتا تھا، یہاں تک کہلوگ ان پر تیراندازی کی مشق کرتے تھے، اشانی میں پہلی باراس عدم مساوات اور انسانی تقسیم کے خلاف آواز اشھائی اسلام نے تاریخ انسانی میں پہلی باراس عدم مساوات اور انسانی تقسیم کے خلاف آواز اشھائی اسلام نے حقوق کی تین قسمیں کیں۔

#### (۱) انسانی حقوق:

لینی وه آزادی جوند بب یا ضرور بات زندگی کے کسی شعبہ سے متعلق ہو، اور بحثیت انسان اسے حاصل ہو، مثلاً فیصلہ کاحق وغیرہ -

#### (٢) شهري حقوق:

جوشادی بیاه، کام کاج ، اور تجارت دغیره سب کومحیط ہے۔

#### (٣) سياسي حقوق:

اس میں اپنے نمائندہ کا انتخاب، امید داری اور طازمت دغیرہ کا حق مجی داخل ہے۔
اسلام نے بہلی بار اعلان کیا کہ انسانی حقوق میں کسی رنگ نسل، اور خطہ وقوم کی تقسیم
معتر نہیں، یہ دنیا کے تمام انسانوں کو بحثیت انسان حاصل ہوں گے، علاقہ اور قبائل تقسیم محض ذریعہ
تعارف ہے، اس کوحقوق ہے محروم کرنے کا عنوان بنانا ورست نہیں، اسلام نے اس سلسلے میں بردی
واضح ہدایات دی ہیں، مثلاً قرآن میں ہے:

یاایهاالناس انا خلقناکم من ذکر وانشی وجعلناکم شعوباً وقبائل لتعارفوا (۱)

ترجمه: الوگواجم نحم کوایک مردادرایک گورت سے پیدا کیا،اور بم نے تم کو ایک مردادرایک گورت سے پیدا کیا،اور بم نے تم کو فائدانوں اور قبیلوں میں تقسیم کیا تا کہ تم پچانے جاؤ۔

رسول اكرم علي في في ارشاد فرمايا:

الناس سواسية كاسنان المشط لافضل لعربي على عجمي ولا لابيض

على اسود والالحمرعلي اصفر كلكم بآدم وآدم من تراب الحديث. (٢)

تسرجسه: لوگ تنگھی کے دندانے کی طرح برابر ہیں، کی عربی کو کی تجمی پر، کسی گربی کو کی تجمی پر، کسی گورے کو کسی کانے پر، کسی سرخ کو کسی زرد پر برتری حاصل نہیں، تم میں سے ہرایک آدم کی اولاد ہے، ادر آدم ٹی سے بیدا ہوئے ہیں''

اور صرف نظریہ بین عملی سطح پر بھی اسلام نے اس مساوات کا مظاہر ہ کیا، رومی الاصل صہب ہے، ملک حبشہ کے بلال اور فاری النسل سلمان کوعر یوں کا ہم پلیہ بنا دیا، حضرت زید بن حارثہ غلام تھے، آزادی کے بعد حضورا کرم ایسے نے اپنی بچیازاد بہن سے ان کی شادی کرادی۔(۳)

(اسلام کے عطا کر دہ انسانی حقوق کی کمل تفصیل کے لیے مطالعہ فر مائیں راقم الحروف کی دوسری کتاب'' حقوق انسانی کا اسلامی منشور''شائع کر دہ جامعہ ربانی ،منور واشریف)

(۲) شہری حقوق بھی اسلامی آئین کے مطابق مسلمان اور ذمی دونوں کو حاصل ہوتے ہیں، دار الاسلام ہیں جو غیر مسلم امن کی زندگی گذار ناچاہتے ہیں، ان کے لیے کوئی مشکلات نہیں ہیں، شادی بیاہ ، رسم ورواح ، کاروبار، معاملات، ہرمعالم میں وہ آزاد ہیں، وہ خزریکی کھاسکتے ہیں، شادی بیاہ ، دسم درواح ، کاروبار، معاملات، ہرمعالم میں وہ آزاد ہیں، وہ خزریکی کھاسکتے ہیں، جب کہ مسلمانوں کواس کی اجازت نہیں، معذور ہونے پردیگر کزورمسلمانوں کی طرح ان کو بھی حکومت کی طرف سے وظیفہ تعاون یا وظیفہ معذوری جاری کیا جاتا ہے۔

اسلامی عبد میں اس سلسلے کے بڑے واقعات ہیں، دوواقعہ بطور مثال یہاں پیش ہیں:

الله مرتبه حفرت عمر کہیں تشریف لے جارہ ہے، راستہ میں ایک اندھے ذی یہودی کولوگوں سے بھیک مانگتے ویکھا، آپ نے اس سے دریافت فرمایا تمہیں ایسا کرنے پر کس نے مجور کیا، یہودی نے جواب دیا، بڑھا ہے اور جزیہ کے بوجھ نے، حضرت عمر نے اس کا جزیہ منسوح فرما کر بیت المال سے اس کا وظیفہ جاری فرمایا، اور فرمایا کہ یہانسان نہیں کہ اس کی جوانی سے فائدہ اٹھایا جائے ادر بڑھا ہے ہیں ہے دست ویا چھوڑ دیا جائے۔(۱)

اسی طرح جوغیر مسلم اسلامی حکومت میں نہیں رہتے گر اسلامی حکومت کے ساتھوان کا معاہدہ ہے تو مدت معاہدہ میں بھی ان کے ساتھ وہی معاملہ کیا جائے گا جو ذمیوں کے ساتھ کیا جاتا ہے۔

رسول پاک علی اورمعاہدوں کے حقوق کی رعایت پر برداز ور دیا ہے، آپ نے ارشاد فرمایا:

من ظلم معاهد او ذمياً فانا حجيجه يوم القيامة. (٢)

ترجمہ: جس نے کسی معاہدیاذی برظلم کیا قیامت کے دن میں اس کے خلاف فریاد کروں گا۔

(س) سیاس حقوق میں خلافت عالیہ کا استثناء کرکے بقیہ تمام حقوق میں مسلمان اور غیر مسلم یا مکی اور غیر مککی کی تقسیم نہیں ہے۔

موجودہ بین الاقوامی قوانین میں اسلام کے دیئے گئے، یہ تینوں حقوق شامل کئے گئے ہیں، مگر بلند ہانگ دعووں کے باوجود سیاسی حقوق سے آج بھی غیر مکی حضرات محروم ہیں، جن حقوق کی بات آج چندصد یوں سے کی جارہی ہے اسلام نے چودہ سو(۱۳۰۰) سال پہلے ان حقوق کا خاکہ پیش کردیا ہے۔

<sup>(</sup>۱) كتاب الخراج: ۱۵۰ روالزيلعي: ج ۲ رص ۱۵۵ روائخ القدير: ج ۵ رص ۲۹۴ رواعلاء السنن: ج ۱۲ رص ۲۹۹

<sup>(</sup>٣) ابودا دُر كتاب الجهاد :عون المعبود : ج ٣ رص ١٣٦/

#### جنگ بین الاقوامی قانون میں

بین الاقوامی قوانین میں ہالینڈ کانفرنس منعقدہ ۱۹۸۱ء سے پہلے منصفانہ اور غیر منصفانہ جنگ میں الاقوامی قوانین میں ہالینڈ کانفرنس میں تقریباً بچاس جنگ میں کوئی فرق ندتھا، جنگ صرف جنگ تھی، خواہ وہ کسی بنیاد پر ہو، اس کانفرنس میں تقریباً بچاس (۵۰) مما لک کے مندوبین شریک ہوئے، بحواء میں دوبارہ اس کا اجلاس ہوا، اس میں تنیسری کارروائی جو باتفاق دائے پاس ہوئی اس میں صراحت کی گئی کہ منصفانہ جنگ وہ ہوگی جودومقاصد میں سے کسی مقصد کے لیے ہو۔

- (۱) بالفعل تملية وركے دفاع كے ليے مو-
- (۲) کمی ملک کے جائز حقوق کی بازیابی کے لیے جسے کوئی دوسرا ملک اس کے اختیارات سلب نہ کر سکے۔

ان مقاصد کے علاوہ توسیج سلطنت ،اثر درسوخ بردھانے ،ملکوں پر قبضہ وغیرہ کے لیے جنگ کرنا غیر منصفانہ قرار پائے گی، ......ال تقتیم پرغور وخوض کے لیے سب ہے پہلے '' پاوری سوارس'' نے چود ہویں صدی سے قبل پورپ میں اس کوقبولیت حاصل نہ ہوئی۔

اسلامی قانون میں یہ تقسیم ردزاول سے ہی پائی جاتی ہے، اسلام صرف اس جنگ کو منصفانہ قرار دیتا ہے جوظلم وجر کے خاتمہ کے لیے اور استحصال کے خلاف لڑی جائے ، یا نیک مقاصد میں حائل رکاوٹوں کو دور کرنے کے لیے کی جائے ،قرآن میں جگہ جنگ کوان قبود کے ساتھ مربوط کیا گیا ہے۔

اذن للذين يقاتلون بانهم ظلموا وان الله على نصرهم لقدير، الذين اخرجوا من ديارهم بغيرحق الاان يقولوا ربنا الله ،الآية. (1)

ترجمه: ایسالوگول کوجهادوقال کی اجازت دی گئی جن سے کا فرائر تے ہیں، یہ اجازت اس لیے دی گئی، کیونکہ بید لوگ مظلوم ہیں، اور بے شک اللہ تعالی ان کی مدو پر قادر ہے، اور جن کی فتح وضرت کا وعدہ کیا جارہا ہے، بیروہ لوگ ہیں جوابی گھروں سے بلا وجہ نکا لے مجمع مقال اس وجہ سے کہ یہ کہتے ہیں کہ ہمار ارب اللہ ہے۔

ایک اورمقام پرارشادہ:

وقاتلوا في سبيل الله اللهن يقاتلونكم والتعتدوا ان الله اليحب المعتدين . (١)

تسرجمه: اورتم لروالله کی راه میں ان لوگوں کے ساتھ جوتم پارے ساتھ اور نیں اور زیادتی مت کرو، الله زیادتی کرنے والول کو پہند نہیں فرما تاہے۔

ایک اورجگهارشادی:

فمن اعتدى عليكم فاعتدوا عليه بمثل مااعتدى عليكم ، (٢)

ترجمه: جوتم پرزیادتی کرے تم بھی ان پرزیادتی کردھیں اس نے تم پرزیادتی کی ہے۔

وقاتلوهم حتى لاتكون فتنة ويكون الدين كله لله. (٣)

ترجمہ: مشرکین سے جنگ کرویہاں تک کرفتہ تم ہوجائے اور سارادین اللہ کے لیے ہوجائے۔

ان کے علاوہ نقض امن ، توسیع سلطنت کا شوق ، اور زمین میں فساد بریا کرنے کے لیے جنگ جائز نہیں ، یہ غیر منصفانہ جنگ قرار یائے گی ، اور عالمی براوری پرضروری ہوگا کہ وہ اس جنگ کوروکنے کے لیے کوشش کرے ، قرآن میں غیر منصفانہ جنگ کی بعض مثالیں آئی ہیں۔

تلك الدار الآخرة نجعلها للذين لايريدون علوا في الارض ولافساداً. (٣) ترجمه: ير ترت كا محل الكورير واصل

کرنے کا اراد ہ رکھتے ہوں اور نہ فساد ہریا کرنے کا۔

ایک اورمقام پرارشادے:

واذاتولى سعىٰ في الارض ليفسدفيها ويهلك الحرث والنسل والله لايحب الفساد. (۱)

ترجمه: اورجب بینه پھیرتا ہے تواس دوڑ دھوپ میں پھرتار ہتا ہے کہ شہر میں نساد کرے،اورمویشی اور کھیتی تلف کرےاور اللہ تعالی فساد کو پہند نہیں کرتا۔

# دوران جنگ کی مدایات

جنگ کے دوران اسلام نے جوہدایات دی ہیں وہ بھی بین الاقوای قوانین میں بری اہمیت کی حامل ہیں، اسلام سے قبل بین الاقوای قوانین میں برد فعات موجود نبیں تھیں، بیاسلام کا عطیہ ہے جواس نے ان قیمتی ہدایات کی صورت میں عالمی برادری کودیا، رسول اکرم علیہ نے لشکر اسلام کوہدایات دیتے ہوئے ارشاد فرمایا:

لاتقتلو اشيخاً فانياً والاطفلا والاصغيراً والاامراة والاتغلوا واحسنوا ان الله يحب المحسنين. (٢)

قرجمہ: بہت بی بوڑ ھے تھی کو، کم عمرار کے کو، نابالغ بیچے کو، اور کسی عورت کول نہ کرو، اور غورت کول نہ کرو، اور غدروخیانت نہ کرو، حسن سلوک کا معاملہ کرو، بیشک اللہ حسن سلوک کرنے والوں کو پہند کرتا ہے۔

الى طرح حضورهاية في ارشادفرمايا:

والتغدروا والتمثلوا والتقتلوا وليداً. (٣)

ترجمه: بدعمدي نه كرو، مثله نه كرو، (يعني كسي لاش كي شكل نه بكارُو) اور كسي بي كول نه كرو-

(١) بقرة: ٢٠٥٥ (٢) ايوداؤد: ١٥٥٥ ١٥٥٥

(٣)رواه احمد وسلم وائن ماجدوالتر فدي وسحمه مثل الا دطار: ج عرص ١٣٣١م

ایک حدیث میں مرور دوعالم اللہ نے دعمی قبیلہ کے ایسے افراد کو جو جنگ میں مرید نہ دوئے ہو جنگ میں مرید نہ دوئے ہو

ہے جنگ بدر میں جب قریش کمرکو کست ہوئی تو آپ نے ان کے مردوں کواحر ایا دفن کردیئے جانے کا تھم فرمایاء کیونکہ انسان خواہ مردہ ہویاز ندہ کا فرہویا مشرک دہ بحثیت انسان محترم و کمرم ہے۔

خلفہ اول حضرت الو بحرضد این نے شام کی طرف الشکر دوانہ کرتے ہوئے وصیت فرمائی کہ غدر دخیا نت مت کرنا ، حورتوں اور بوڑھوں کو آن بہکرنا ، محبور کے درختوں کومت کا شااور نہ کسی کور کے درختوں کومت کا شااور نہ کسی کہا وار درخت کو نقصان پہو نچانا ، کھانے کے علاوہ بکریاں ، گائیں ، اور اونٹوں کو ذرئے مت کرنا ، وغیرہ غرض اس وصیت میں ہراس چیز کو تباہ و ہربا دکرنے سے جوانسان کے لیے مفیدا ورنفع بخش ہوئع فرمایا گیا ہے۔ (۲)

﴿ خلیفہ انی حضرت عمر بن عبد العزیر فیے ایک عال کنام فرمان جاری فرمایا:
جہاد وقال کرو، غدر وخیانت سے دور رہو، کیونکہ اللہ تعالی زیادتی کرنے والوں کو پہند نہیں فرما تا ہے، دشمنوں سے میں جھیڑ ہونے پر بردلی مت دکھاؤ، غلبہ پاینے پر دشمن کے مقولوں کا مثلہ مت کرواور نہ حد سے تجاوز کرو، بیچے، عورتوں اور بہت بوڑ سے شخص کوئی نہ کرو، حملہ آور ہوتے وقت دنیاوی آلائشوں سے جہاد کو یاک وصاف رکھو غیرہ (۳)

نقض عهد کی صورت

البنة اگر کسی قوم ہے عہد فکنی کا اندیشہ ہوتو اس سے چوکنار ہٹا ضروری ہے۔ قرآن کریم میں ارشادہے:

(١) كنزالعمال: ٢٢م ١٠ ١١٤ والمناه والمنان: ج١١٥ ١١٥٠ ١١٨ (٢) موطالهام مالك: ١٢١٨

(٣) موطاامام مالك مع تنوير الحوالك للسوطى بمطبوع الندوة المجديدة بيروت: تا المراس عام

واما تعالمن من قوم عمانة فالبذ اليهم على سواء (۱) تسرجمه: اوراكرآپ كوكي وم سه خيانت (يين عبد كلني) كا انديشه بوتو آپ وه مهدان كواس طرح واپس كردين كرآپ اوروه اس اطلاع ش برابر بوجا كيل -

حضرت امیر معاویہ اور دومیوں کے مابین ایک مقرر رہ وقت تک کا معاہدہ تھا، جب معاہدہ ختم ہونے کا دقت قریب آیا تو حضرت امیر معاویہ آپئی فوج کے کردوم کی سرحد کی طرف روانہ ہوئے تاکہ دوقت نکلتے ہی ان سے جنگ شرد کا کردیں، حضرت عمر وہن عبد اگو جب بید معلوم ہوا تو حضرت امیر معاویہ سے معاہدہ امیر معاویہ سے کہا، میں نے رسول الشرعی کی گئی ہوئے سنا ہے کہا گرکی کا کمی قوم سے معاہدہ ہوتے سنا ہے کہا گرکی کا کمی قوم سے معاہدہ ہوتے سنا ہے کہا گرکی کا کمی قوم سے معاہدہ ہوتے سنا ہے کہا گرکی کا کمی قوم سے معاہدہ ہوتے سنا ہے کہا گرکی کا کمی قوم سے معاہدہ تو اسکے لیے اس وفت تک لئیکر شی جا تر نہیں جب تک کہ معاہدے کا وفت نہ نکل جائے اور عہد تو ٹرنے کا اعلان نہ کر دیا جائے ،حضرت معاویہ پی ہیں تی اپنی فوج کے کروائیں ہوگئے۔ (۲) سیر کبیر شیل حضرت محمد ہوں دی ہے ہوئی میں کھا ہے کہ جس طرح مسلمانوں کوغدر دوخیا نت سے احتیاط واجتنا ہے ضرور کی ہے، مشبہ غدر سے بھی۔ (۳)

# جنگ ہے بل اعلان ضروری ہے

موجودہ بین الاقوامی قانون میں جنگ ہے بیل اعلان جنگ کوخروری قرار دیا گیا ہے، اور اچا نک حملے کونا جا کر کھے اور اچا نک حملے کونا جا کر کھم رایا گیا ہے، علاوہ ازیں جنگ ہے جبل چند حقوق وواجبات مقرر کئے گئے جیں، جن میں ہے بعض کا تعلق برمر پر کارمما لک ہے۔ اور بعض کا غیر جانبدار مما لک ہے۔

نفائی لینڈ کا نفرنس منعقدہ کو اور میں بید سئلہ بھی زیر بحث رہا کہ جنگ کا اعلان کس طرح کیا جائے، چنا نچراس کا نفرنس میں سب سے پہلی جو تجویز پاس ہوئی وہ بیتی کہ جنگی کارروائی واضح الفاظ میں مقابل ملک کونوٹس جاری کرنے کے بعد کی جائے، یہ نوٹس خواہ محرکات جنگ کے اعلان کی

<sup>(</sup>۱) پ ۱۵ رآیت: ۱۵۷ (۲) تر فری شرایف: جارس ۲۸۷ رباب اجاون افدر

<sup>(</sup>۳) شرح السير: جارص ۱۸۵ر، اعلام السنن: جارص ۲۵رر

صورت میں ہویا آخری نوٹس کے ذریعہ جملہ آور ملک اپنی ما تک کا تذکر وکرے، اگر و ما تک پوری نہ ہوتو فوری جواب طلب کرے، بصورت تاخیر جنگ شروع کر دی جائے گی۔

دوسری اہم جمویزیہ پاس ہوئی کے جملہ آور ملک پرلازم ہوگا کہ وہ بلاتا خیر جنگ شروع ہونے سے تبل غیر جانبدار مما لک کو جنگی حالات سے باخبر کرائے جنگ شروع ہونے کے بعدیہ اطلاع لا حاصل مانی جائے گی، نیز غیر جانبدار ملکوں کے لیے یہ ٹابت ہوجانے پر کہ اسے جنگ چھڑنے کاعلم ہوگیا تھا یہ بات قابل اعتبار نہ ہوگی کہ اسے جنگ کی اطلاع نہیں ہوئی، ...... حکومت ہالینڈ نے اس موضوع پر بحث کے وقت یہ بچو ہز رکھی تھی کہ اعلان جنگ اور حملہ کی کارروائی کے دوران کم از کم چوہیں موضوع پر بحث کے وقت یہ بچو ہز رکھی تھی کہ اعلان جنگ اور حملہ کی کارروائی کے دوران کم از کم چوہیں محضوع پر بحث کے وقت یہ بچو ہز مرکم تر دہوگی، اور یہ مقابل پر اعلان جنگ کے بعد توری حملے کو قانونی جواز دیا گیا، چنا نے جرمنی نے دوسری جنگ عظیم میں بھی طریقہ اختیار کیا۔

واضح رہے کہ جو قانون بورپ کے بین الاقوامی قانون میں بہت تا خیر سے آیا دہ اسلام کے بین الاقوامی قانون میں بہت پہلے ہے موجود ہے،اس کا اعتر اف مغربی مصنفین کوبھی ہے۔

میشل دی توپ لکھتا ہے کہ ہم لوگ موجودہ زمانے میں جنگی اعلان کی تاریخ جانے ہیں کہ یہ بین کہ یہ بین کہ یہ بین الاقوامی قانون تھائی لینڈ کانفرنس میں پاس ہوا، پورپ کے عہدو سطی میں اس قانون کا کوئی تضور نہیں تھا، جب کہ حقیقت یہ ہے اس قانون کا سرااسلام سے وابستہ ہے، اور وہی اس قانون کی بنیاد ہے ۔۔۔۔۔۔۔۔ مزید لکھتا ہے کہ:

یہ قانون ابوالحن بھری، بغدادی ٹم مارونی کی کتاب میں موجود ہے...... پچھادر آگے چل کر لکھتا ہے:

دسویں صدی عیسوی عیں انسانیت مایوں ہو پی تھی، ہر چہارسوا عمر اہی اعمر اتھا، پورپ
کے تمام شہروں میں فرقد وادانہ فسادات کازورتھا، بالخصوص رومانیہ، جرمانیہ، اور بیز نظیمیہ وغیرہ، اس
وقت عالم اسلام نے لوگوں کو انسانیت کی راہ دکھانے اور سی خطوط پرلانے کے لیے جوشعل دنیا کے
سامنے پیش کی ہے، وہ لاکن تحسین اوراحسان ومنونیت کی نگاہ ہے دیکھے جانے کے لائق ہے، نیز

یورپ نے عالم اسلام ہے جس قد رشعاعیں عاصل کی ہیں ان کوالگیوں پر شار میں کیا جاسکتا۔ (۱)

اسلام نے اس سلسے ہیں بہت واضح ہدایات دی ہیں، اسلامی اصول کے مطابق ایر لشکر
پر لازم ہے کہ جب وہ کس شہریا قلعہ کا محاصرہ کرے، تو جنگی کارروائیوں سے قبل دہمن کو تمین چیز ول
میں ہے کسی ایک چیز کے قبول کرنے کا اختیار دے، جس کا ذکر حدیث شریف میں آیا ہے، کر سول
الشعائیۃ جب کسی کوامیر لشکر مقرر فرماتے تو بید صیت فرماتے کہ شمنوں سے مقابلہ ہوتو جنگ ہے قبل
پہلے ان کواسلام کی دعوت دو، اگروہ اسلام قبول کر لیس تو ان سے کوئی تعرض نہ کرو، خدا کی شم
اگر تیرے ذریعہ ایک شخص ہدایت پاجائی ہوجا کی تمام دولتوں سے بوٹھ کرتے، اگر وہ اسلام قبول
نہ کریں تو جزید کا مطالبہ کرو، اوروہ اس پر راضی ہوجا کیں تو ان کواللہ اور اس کے دسول کا ذمہ دے دواور

نقبهاء اسلام نے لکھا ہے کہ اگر کوئی امیر لشکر مذکورہ مراحل کی رعایت کے بغیر جنگ کا آغاز کردے، تو جتنے لوگ مارے جا تھیں گے ان سب کا گناہ امیر لشکر پر ہوگا، اور حضرت امام شافعی کے نزدیک اس صورت میں ان میں سے ہرایک کی دیت ایک مسلمان کے برابر ہوگی۔ (۳)

چنانچہ اسلام کی جنگی تاریخ میں ان اصولوں کی بڑی بختی کے ساتھ رعایت کی گئی، حضرت خالد بن الولید نے بے شارمما لک ادرعلاتے فتح کئے، مگر بھی ان اصولوں سے انحراف نہیں کیا۔

ایک بارمشرکین فارس کی زیاد تیوں کورو کئے کے لیے حضرت سلمان فاری شکر اسلام کے ساتھ نکلے تو ہدائن سے باہر فوج کوروک کرکھا کہ پہلے میں ان لوگوں تک رسول اکرم علیہ کا پیغام پہونچا دوں ،اس کے بعد حضرت سلمان خود شرکین فارس کے پاس گئے ،اوران سے مخاطب موکر فرمایا ۔۔۔۔۔۔۔ میں تم لوگوں کورسول اللہ علیہ کی بتائی ہوئی تین باتوں میں نے ایک بات قبول کرنے کی دعوت دیتا ہوں ،اسلام قبول کرو، یا جزید دینا منظور کردیا پھر جنگ کے لیے تیار ہوجا وَ،ان

<sup>(</sup>۱) شريحة الله وشريعة الانسان: ٣٥/ (٢) ترقدى شريف: ج ارص ٢٩١ر، باب ما جاء في وصية النبي التعال

<sup>(</sup>٣) بدئية : ج٢ دص ٢٥ د كماب أسير

لوگوں نے اسلام اور جزیہ سے الکارکیا اور جگ یرائی آبادگی کا اظہارکیا، اور معرت سلمان کے بار باراطلان کے باوجود وہ لوگ ارادہ جنگ پرممرر رہے، تو معرت سلمان نے جگ کا آغاز فرمایا۔(۱)

امیرالموثین حضرت عمرین الخطاب نے جب معرفی کرنے کا فیصلہ کیا تو حضرت ممروبین الخطاب نے جب معرفی کی، قاہرہ میں رومیوں کے لئکر سے العاص کی قیادت میں لئکر اسلام نے معرکی طرف پیش قدمی کی، قاہرہ میں رومیوں کے لئکر سے لئہ بھیٹر ہوئی ، جا ثلیت الومریم کے ساتھ مقوش کا بھیجا ہوا ایک پادری بھی اس میں موجودتھا، جنگ شروع ہونے سے قبل حضرت عمروی العاص نے لئکر روم کے سید سالارسے کہا کہ جب تک میں تم لوگوں سے اپنا عذر بیان نہ کردوں اور پادری اور جا ثلیت جھے سے طاقات نہ کرلیں جنگ میں جلد بازی مت کرو، چنا نچہ جا ثلیت اور پادری دونوں حضرت عمروکے پاس آئے ، آپ نے ان کو اسلام قبول کرنے یا جزیداداکرنے کی دوت دی، اور اہل معرکے متعلق رسول اللہ علیہ کی وصیت کو بیان کیا گاری ہو جود ہے کہ۔

نی کریم علی ہے۔ نے مسلمانوں سے ارشاد فرمایا عنقریب تم لوگ معرفی کرو گے، جب معرفی ہوجائے تو اہل مصر کے ساتھ حسن سلوک کرنا کیونکہ ان کا ذمہ اور قرابت ہے۔ (۲)

دونوں نے حضرت عمرو بن العاص سے کہا جب تک ہم لوگ والیس نہ آجا کیں اتی دیر تک کی مہلت دو، آپ نے فرمایا تم اوگ جھے دھو کہیں دے سکتے ، تا ہم میں تم لوگوں کو فور دفکر کے لیے تمین دنوں کی مہلت دے میا ہوں ان دونوں نے کھے اور مہلت دینے کا مطالبہ کیا، آپ نے ایک دن کا اور اضا فدفر مایا ، دونوں نے قبطیوں کے سردار مقوس اور حاکم ردم ارطبون کوصورت حال سے آگاہ کیا، مقوس عربوں میں اپنے خلاف نفرت بڑھانا کیا، مقوس عربوں میں اپنے خلاف نفرت بڑھانا جہیں جا ہتا تھا، اس وقت روم اور مصرکے ما بین تعلقات کی خدزیادہ خوشکوار بھی نہ تھے، کین حاکم روم

<sup>(</sup>١) رّندى شريف: ج ارس ٢٨٢ ر، ابواب السير باب اجاء في الدعوة فيل النتال

<sup>(</sup>٢)رواومسلم بمفكوة باب في المجورات: ١٩٣٩م

ارطبون نے مقابلہ کرنے کافیصلہ کیا، اور جنگ کے لے بتار ہو گیا، بلکہ عملاً حملہ میں پیش قد می کر بیٹا،
لیکن مسلمانوں کے جوابی حلے کی تاب ندلا کراسکندر سی طرف بھا کی کھڑ اہوا، مسلمانوں نے مختلف اطراف میں اس کا تعاقب کیا اور تعاقب کا میاب رہا، رومیوں کا محاصرہ کیا گیا، بالاً خروہ لوگ میل اطراف میں اس کا تعاقب کیا اور تعاقب کا میاب رہا، رومیوں کا محاصرہ کیا گیا، بالاً خروہ لوگ میل کے خواسٹنگار ہوئے اور جزید دینا منظور کیا، امیر المونین حضرت عمر بن الخطاب سے تھی سے ان کی میل منظور کی گئی۔ (۱)

بلاذری نے اپنی کتاب 'فتوح البلدان' میں نقل کیا ہے کہ جب حضرت عمر بن عبدالعزیز خلیفہ ہوئے ، تو سمر قد کے پچھافراد نے آپ کی خدمت میں حاضر ہو کر قتیہ بن مسلم با آئی کی شکا پہت کی کہ دہ انہیں دھو کہ دے کر ان کے شہر میں داخل ہو گئے ہیں ، اور مسلمانوں کو بسا دیا ہے ، خلیف نے اس علاقہ کے گورز کو خطاکھا کہ دہ ان لوگوں کے مقدمہ کو قاضی کے پہل تھیجد ے ، اگر قاضی ان کے حق میں فیصلہ دیں تو مسلمانوں کو سمر قند ہے نکال دیا جائے ، چنا نچہ جب یہ مقدمہ قاضی جہتے ابن خاطر الباجی کے پہاں پیش ہواتو پوری تحقیق کے بعد مسلمانوں کو دہاں ہے نکال دیے جانے کا فیصلہ سالا بھی تھی میں موجود ہیں ، جن سے نکار ہوگے ۔ (۲) مالای ہیں موجود ہیں ، جن سے خابت ہوتا ہے کہ اس طرح کے بیشر دواقعات تاریخ اسلام ہیں موجود ہیں ، جن سے خابت ہوتا ہے کہ مسلمان جگ سالم کا بیزرین اسلام کا بیزرین اسلام کا بیزرین اصول بعد ہیں بین الاقوای تو انین کا حصہ بنا جس کی تفصیل آپھی ہے ۔

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية لا بن كثير: ج عرض ٩٥ - ٩٨م، مطبوعه مكتبه المعارف بيروت

<sup>(</sup>٢) فتوح البلدان للبلا ذري ص ١٣٢٨ر

# ديكرآ سانى شريعتول مين شريعت اسلاميه كاامتياز

ایمان اور حق پرتی انسان کا فطری خاصہ ہے، لیکن بعض خار جی عوائل اور محرکات کے تحت
اس کے اندر غیر فطری میلانات بیدا ہوتے ہیں، فطرت کے لحاظ سے دنیا کا کوئی انسان برا، یا مجرم
نہیں ہے، ہرانسان اپنی فطرت کے لحاظ سے اچھا ہے، اور ضمیر ہر حال میں جرم و گناہ سے اس کونفرت
دلاتا ہے، ۔۔۔۔۔۔۔قرآن میں ہے:

فاقم وجهك للدين حنيفا فطرة الله التي فطرالناس عليها، لاتبديل لخلق الله ذلك الدين القيم ولكن اكثرالناس لايعلمون (۱)

تسرجمہ: اپنآپ کودین کی طرف پوری میسوئی کے ساتھ متوجہ کرلو،اس فطرت اللی کے مطابق جس پراللہ نے انسانوں کو پیدا کیا ہے، خلقت اللی میں کوئی تبدیلی نہیں ہے، یہی سیدھا دین ہے، کیکن اکثر لوگ جانے نہیں ہیں۔

اى حقيقت كوايك حديث من ان الفاظمين بيان كيا كياب:

كل مولوديولد على الفطرة وابواه يهود انه اوينصرانه اويمجسانه (٢)

ترجمه: مربح فطرت اللى پر پيدا موتا ہے، البتداس كے والدين اس كو يبودى، نفرانى، ما بحوى بنادية بيں۔

اور بہی وہ فطری چیز ہے جس کی بقاوسلامتی کے لیے تخلیق دنیا سے قبل تمام انسانوں سے "
''کیا گیا ،قرآن میں اس عہد کا تذکرہ ان بلیغ جملوں میں کیا گیا ہے:

واذا خذربك من بنى آدم من ظهورهم ذريتهم واشهدهم على انفسهم الست بربكم قالوا بلى شهدنا ان تقولوا يوم القيامة ان كنا عن هذا غافلين . (٣) قرجمه: اورجب تيربيروروگارئي آدم كى پشت سے ان كى ذريت كونكا لاء اور ان سے

یداقر ارلیا کد کیا میں تہمارارب نہیں ہوں ، تؤسب نے کہا ، ہاں! کیوں نہیں ، ہم اس کا اقرار کرمیے بیں بھی کہنے لگو قیامت کے دن کہ ہم کواس کی خبر نہ تھی ۔

رسلا مبشرین و منذرین اعلایکون للناس علی الله حجة بعدالوسل. (۱)

ترجمه: یرسولون کا قافله انسانوں کے پاس اس لیے بھیجا گیا ہے تا کہ فطرت پرقائم
رہنے والوں کو بشارت دیں اور اس سے انح اف کرنے والوں کو ڈرائیں ، اور ایسا ہم نے اس لیے کیا
تاکہ ان رسولوں کے بعدلوگوں کے لیے اللہ پرالزام کا موقعہ باتی ندرہے۔

## سابقه شريعتون كادائر عمل محدودتها

البنة اسلام سے قبل جتنی شریعتیں آئیں ان کا دائر ہمل محدود تھا، اوران میں اسلام جیل جامعیت اور معنویت بھی نہ تھی، اوراس کی دجہ رہتی کہ اس وقت واقعات اور مسائل کی اتنی کشرت خیمیں کے ماس وقت واقعات اور مسائل کی اتنی کشرت خیمیں تھی، اور نہ انسان کی ذہنی قکری سطح اس قدر بلند تھی ، گر جب انسانی تہذیب اور فکر اپنے کمال کو پہونچی اور اس میں کسی ابدی اور لا فانی قانون کے تحل کی صلاحیت پیدا ہوگئ تو آخری قانون حیات کے طور پر اللہ نے شریعت اسلامی کو بھیجا۔

آسانی تمام شریعتیں ای قانون حیات کے مختلف جسے ہیں جس کا ہر جزوا پے کل سے مربوط ہے، اس ارتباط کا اظہاراس میثاق انبیاء سے ہوتا ہے جس کا ذکر قرآن میں کیا گیا ہے:

واذاخذ الله ميثاق النبيين لماآتيتكم من كتاب وحكمة ثم جاء كم رسول مصدق لمامعكم لتؤمنن به ولتنصرنه قال أ اقررتم واخذتم على ذلك اصرى، قالوااقررنا قال فاشهد وا وانا معكم من الشاهدين (۱)

قرجمہ: اور جب اللہ نے نبیوں سے ریم دلیا کہ جو کچوش نے تم کو کتاب اور علم دیا ہے چرش اسے تا کو کتاب اور علم دیا ہے پر تمہارے پاس موجود چیزی تقدیق کرے، تواس رسول پر تمہارے پاس موجود چیزی تقدیق کرے، تواس رسول برائیان لاؤگے اور اس کی مدد کرو گے، فرمایا کیا تم نے اقر ادکیا، اور اس شرط پرمیرا عہد تبول کیا، وہ برائیان لاؤگے اور اس کی مدد کرو گے، فرمایا تواب گواہ رہواور جس بھی تمہارے ساتھ گواہ ہوں۔

حضورا كرم عليه الصلوة والسلام في "شريعت اسلامي" كي تحرى ادر كمل مون كى طرف ايكتمثيل عن اشاره فرمايا:

ان مشلى ومشل الانبياء من قبلى كمثل رجل بنى بيتاً حسنه واجمله الا موضع لبنة من زاوية ، فجعل الناس يطوفون به ويعجبون له ويقولون هلا وضعت هذه اللبنة ؟ فإنا اللبنة وإنا خاتمة النبيين . (٢)

ترجمہ: میری اور سابقہ انبیاء کی مثال ہے کہ ایک شمین وجمیل ممارت تیاری ، مراس کے ایک کوشے میں اینٹ کا خلاج پوڑ دیا ، تولوگ اس کو گھوم گھوم کر دیکھنے گئے اور اس کے حسن وجمال سے متاثر بھی ہوئے اور پھر جیرت سے کہا کہ بیدا ینٹ کی جگہ کیوں خالی چھوڑ دی سیس وہی آخری اینٹ ہوں اور میں خاتم المبین ہوں۔

# شربعت محمري تمام شريعتون كي جامع

شریعت محمر مید میں سابقہ تمام شریعتوں کی خصوصیات جمع کردی گئی ہیں، اور انسانی ہدایت کے لیے جو مختلف نہریں روز اول سے جاری کی گئے تھیں، وہ سب شریعت اسلامیہ کے بحر ناپیدا کنار میں

(٢) شغل عليه مقلوة باب فعنائل بهدالرسلين: ١١٥ر

(۱) آل عمران: ۸۱

ضم ہوئی ہیں ،اس طرح شریعت محمدی وحدت ادبیان اور وحدت قوانین کا کامل ممونہ ہے، اس کے بعد نہ کسی ویں میں اس کے بعد نہ کسی دین کی حاجت باتی رہ جاتی ہے اور نہ کسی قانون کی -

قرآن كريم في الى حقيقت كواس آيت كريمه بين كياب:

شرع لكم من الدين ماوصى به نوحاً والذى اوحينا اليك وماوصينا به ابراهيم وموسى وعيسى الذاقيموا الدين والانتفرقوافيه، (١)

ترجمه: الله في الله المراح ليدين كاوه راسته مقرركيا جس كا حكم نوح كوكيا تقا، اورجس كا حكم نوح كوكيا تقا، اورجس كا حكم بم في المراجم من المراجم المراجم

تو گویا اسلام داحد قانون ہے، جوسابقہ خدائی قوائین کا جامع ہے، سابقہ قوانین وقی حالات کے تحت اوروہ بھی کی خصوص قوم یا محدود علاقہ کے لیے نازل کئے گئے، اس لیے قرآن مالقہ بینیبروں کا ذکر کرتا ہے، قوان کو عالمی بینیبر کے بجائے کسی ایک قوم یا علاقہ کی تخصیص کے ساتھ ذکر کرتا ہے، چند آیات ملاحظہ ہوں

ولقد ارسلنا نوحاً الى قومه (٢)

ترجمه: ادربم ني توح كوان كي قوم كي طرف بهيجا

والى عاد اخاهم هوداً قال ياقوم اعبدوا الله مالكم من الدغيره (٣)

ترجمہ: اور ہم نے قوم عادی طرف ان کے بھائی ہود کو بھیجا، تو انہوں نے اپنی قوم سے کہا، اے میری قوم اللہ کی عبادت کروتم ہارامعبود خدا کے سواکوئی نہیں ہے۔

والى ثمود ابحاهم صالحاً قال ياقوم اعبدوا الله مالكم من اله غيره. (٣)

ترجمه: ادرہم نے قوم خمود کی طرف ان کے بھائی "صالح" کو بھیجاء انہوں نے کہااے میری قوم!اللّٰہ کی عبادت کروء اس کے سواتمہارا کوئی معبود تبیں۔

والى مدين اخاهم شعيباقال ياقوم (۵)

<sup>(</sup>۱)الشورى: ۱۲/(۲)هود: ۲۵/۳)هود: ۵۰/۱۱)هود: ۸۱۱)هود: ۸۱۱

اور مدین کی طرف ان کے بھائی شعیب کو بھیجا، انہوں نے کہا اے میری توم! ۔ ، لوطا اذقال لقومه (۱)

ترجمه: اورلوط کو بھیجا، جب انہوں نے اپی قوم ہے کہا۔ حضرت موی کے بارے میں ارشادے:

ثم بعثنا من بعدهم موسى باياتنا الى فرعون وملاته (٢)

ترجمه: پیرہم نے ان کے بعد مولیٰ کواپی آیات کے کر فرعون اور اس کی جماعت کی طرف بھیجا۔

حضرت عیسی کوقر آن اسرائیلی پنجبر کے نام سے یادکرتا ہے: رسو لا الی بنی اسوائیل (۳) ترجمه: اوران کو بنی اسرائیل کی طرف رسول بنا کر بھیجا۔

شربعت اسلامي ايك عالمي شريعت

اس کے بالقابل قرآن نے جگہ جگہ نی اکر میں کا لی دعوت، عالمی نبوت، خاتمیت اور ساری دنیا کی معلمیت کا اعلان کیا ہے، مثلاً

تبارك الذى نزل الفرقان على عبده ليكون للعالمين نذيراً (م)

تبارك الذى نزل الفرقان على عبده ليكون للعالمين نذيراً

ترجمه: بابركت عود ذات جسن تحق دباطل مين التيازكر في والى كتاب

(قرآن) الين بند يرنازل كى تاكدوه ماد عالم كومتنبكر المنازل كى تاكدوه ماد كى تاكدول كى تاكد

وماارسلنك الارحمة للعلمين (٥)

ترجمه: اور بم في آپ كوسارے عالم كے ليے فالص رحمت بنا كر بھيجا ہے۔

(٣) آل عمران: 41/

(۲)الاعراف: ۱۰۳/

(۱)الاعراف: ۸۸۰

(۵)الانبياء: ۱۰۷/

(۴)الفرقان: ۱۱/

قل یاایھاالناس انی رسول اللہ الیکم جمیعاً (۱) توجمه: آپ کہد بچے اے لوگوا میں تم سب لوگوں کے لیے اللہ کا رسول بن کرآیا ہوں۔

وماكان محمداہااحد من رجالكم ولكن رسول الله و خاتم النبين . (٢)

ترجمه: محر (صلى الله عليه وسلم) تمهار بردوں ميں سے كى كے باپ تيس بيں، لين ووالله كرسول اور خاتم النبين بيں۔

الك حديث باك بس بحى ال حقيقت كوبيان كيا كيا بس الشعلى الله عليه وملم نے ارشاد فرماما:

كان كل نبى يبعث الى قومـه خاصة وبعثت الى الناس كافة (رواه البخارى)واناالعاقب فلانبى بعدى (٣)

تسرجمہ؛ لیعنی ہرنی خاص اپنی قوم کے لیے مبعوث کیا جاتا تھا، اور میں تمام انسانوں کے لیے مبعوث کیا گیا ہوں ، اور میں آخری نبی ہوں میرے بعد کوئی نبی نبیس ہے۔

# جزواوركل كارشته

جزواورکل کے ای ارتباط کا بتیجہ ہے کہ تمام آسانی فداہب اصولی طور پر باہم متفق ہیں،
مستقل ایک مقالہ کا موضوع ہے، چند چیزیں بطور مثال ملاحظہ ہوں، تمام فداہب کا قانون
توحید، ایک ہے، اور ہر فدہب میں شرک کی فدمت کی گئی، اور اس کی کوئی سخبائش باتی نہیں
رکھی گئی۔

وما ارسلنا من قبلك من رسول الانوحى اليه انه لااله الاانا فاعبدون. (٣) ترجمه: بم ن آپ سے ل جتے رسول بھیجان سب کوید کم دیا کہ میرے سواکوئی معبود

نبیں <sub>اس</sub> لیے تم لوگ میری عبادت کرو۔

قىل يااهـل الكتاب تعالوا الى كلمة سواء بيننا وبينكم الانعبد الا الله ولا نشرك به شيئا ولايتخذ بعضنا بعضااربابا من دون الله فان تولوا فقولوا اشهدوا بأنامسلمون (!)

ترجید: آپاطلان فرمادیجے کدا ال کتاب ایک ایسے کلمہ کی طرف آجا وجو ہمارے اور تہمارے درمیان مشترک ہے، وہ یہ کہم اللہ کے سوائسی کی عبادت نہ کریں اور نہ اس کے ساتھ کسی کو شریک تھرا کیں، اور نہ ہم میں سے کوئی غیر اللہ کورب کا درجہ دے، جواہال کتاب اس کو مانے سے انکار کریں تو کہدو کہ تم گواہ رہو کہ ہم مسلمان ہیں۔

بنیادی عبادات ، تزکینس اور تبذیب اخلاق کی دفعات بھی ہر مذہب میں رہیں ہیں۔ رہی ہیں۔

قد افلح من تزكى و ذكراسم ربه فصلى بل تؤثرون الحيواة الدنيا والآخرة خيرو ابقى ان هذا لفى الصحف الاولى صحف ابراهيم وموسى. (٢)

ترجمه: وهخص کامیاب ہے جواپنا تزکیه کرے، اور ذکر البی میں مشغول رہے، پھر نماز پر ھے بیکن تم لوگ حیات دنیا کورج کے دیتے ہو، حالا نکہ حیات اخر دی زیادہ بہتر اور پائدار ہے، بیشک یہ باتیں بہلے محیفوں مثلاً ایر میلم اور موسیٰ کے محیفوں میں بھی موجود ہیں۔

ياايها الذين آمنوا كتب عليكم الصيام كما كتب على الذين من قبلكم لعلكم تتقون . (٣)

تسرجمہ: اے ایمان والو اہم پردوزہ فرض کیا گیا جیسا کتم ہے پہلے لوگوں پر فرض تھا، تا کتم تقوی اختیار کرو۔

ادرسابقه زياده ترآساني فرابب انبي چندعبادات، اخلاقيات، تزكية فس اور وحاني عناصر تك

محدود تھے، ان میں معاملات یا زندگی کے دیگر سائل ہے کوئی ذیادہ تعرض بیس کیا گیا تھا، بس معرف موئی کے قد بہ میں بعض معاملات کی طرف رہنمائی ملتی ہے، اور اس تعلق سے بعض اصول بھی مقرر کئے گئے تھے، گران کی نوعیت بھی بہت زیادہ ابتدائی اور محدود ہے، ان میں ممومیت اور جامعیت کی وہ شانہیں ہے، اور مربعد کے ادوار کے لیے ان میں کوئی رہنمائی موجود ہے، لیکن اس جامعیت کی وہ شانہیں ہے، اور مربعد کے ادوار کے لیے ان میں کوئی رہنمائی موجود ہے، لیکن اس وقت کے حالات کے لیا ظ سے ای قدر کائی تھے، اس سے زیادہ کی نہ ضرورت تھی اور نہ انسانی قلوب وقت کے حالات کے لیا ظ سے ای قدر کائی تھے، اس سے زیادہ کی نہ ضرورت تھی اور نہ انسانی قلوب

قرآن میں اس م کے بعض معاملات کا ذکر کیا گیا ہے:

فسظلم من الذين هادوا حرمناعليهم طيبات احلت لهم وبصد هم عن سبيل الله كثيرا و اخذهم الربا وقدنهوا عنه واكلهم اموال الناس بالباطل واعتدنا للكفرين منهم عذاباً اليما (١)

تسوجمہ: یہود بول کے ظلم، راہ خدا ہے بکشر ت اعراض، سودی لین دین جوان کے لیے ممنوع کردیا گیا تھا ، اورلوگول کا مال غلط طور پر کھانے کی وجہ سے ہم نے ان پر بہت کی وہ پاک چیزیں حرام کردیں جو پہلے ان کے لیے حلال تھیں، اور کا فروں کے لیے ہم نے ور دناک عذاب تیار کرد کھا ہے۔

ای طرح بعض عدالتی د نعات بھی موجودتھیں،مثلاً زنا کی سزار جم تھی۔ جبیبا کہ ایک حدیث سے اس پر دوشنی پڑتی ہے:

عن عبدالله بن عمرانه قال ان اليهود جاؤوا الى رسول الله صلى الله عليه وسلم فلكروا له ان امرأة منهم ورجلاً زنيافقال رسول الله صلى الله عليه وسلم مساتب دون في التوراة من شان الرجم؟ قالوا نفض حهم ويجلدون قال عبدالله بن سلام كذبتم فيها آية الرجم فاتوا بالتوراة فنشروها فوضع احدهم يده على آية

الرجم فقرآ ماقبلها ومابعدها فقال له عبدالله بن سلام ارفع يدك قرفع يده فاذا فيها آية الرجم فقرال صدقت يامحمد فامربهما النبي صلى الله عليه وسلم فرجما، قال فرآيت الرجل يجنأعلى المرأة ليقيهاالحجارة. (١)

توجعه: حفرت عبدالله بن مردون من کر مردایت کرتے ہیں کہ مبودی نی کر مرافظ کی خدمت میں ماضر ہوئے اور مقدمہ پیش کیا کہ الن کی ایک مورت اور مرد نے زنا کا ارتکاب کیا ہے، آو حضورا کرم الله نے ان سے دریا فت فرمایا کہ قورا ہ " میں رجم کے بارے میں کیا تھم ہے؟ تو ان لوگوں نے کہا کہ ہم تو زنا کی سزا بہی دیتے ہیں کہ ذنا کار کورسوا کیا جاتا ہے، اور کوڑے لگائے جاتے ہیں، حضرت عبدالله بن سلام دہاں موجود تھے، انہوں نے کہاتم لوگ جھوٹ بول رہے ہو، تو رات میں آیت رجم موجود ہے، آخر وہ لوگ تو وہ است میں آیت رجم موجود ہے، آخر وہ لوگ تو رات کے کرآئے اور کھول کر پڑھنا شروع کیا، تو آیت رجم پر ہاتھ وہ کھدیا اور آئے ہوئے کہا تھ اور کھول کر پڑھنا شروع کیا، تو آیت رجم پر ہاتھ وہ کا وہ ہوئا وہ ہو ہو ہوئی آیت سنا ڈالیس، حضرت عبدالله بن سلام نے اس کوموں کرلیا، اور فرمایا اپناہا تھ ہٹا وہ ہاتھ ہٹا وہ ہاتھ ہٹا یا گئے ہٹا یا گئے ہٹا ہوں نے نکام مردورت کورت کورجم کیا گیا، داوی قرمات ہیں کہ میں نے دیکھول کر دیا تھا۔ انہ ہوں کے بیا کہ میں کہ میں کے دیکھول کر دیا تھا۔ انہ کی کوشش کرد ہاتھا''

اس طرح کی بعض دفعات جن کاتعلق انسان کی اجتماعی ، اقتصادی اورسیاسی زندگی ہے ، ند ہب یہود ہیں موجود ہیں ، لیکن عہد موسوی کے بعد کے حالات کے لیے وہ قطعی ناکانی ہیں ، البتد اسلام ایک کمسل دین اور قانون کی شکل ہیں آیا ، اوراس نے انسان کی شخصی زندگی ہے لے کر، اجتماعی ، اقتصادی اور سیاسی زندگی کے ہر مر ملے کے لیے کمل ہدایات ویں ، ایسی ہدایات جو کی بھی دور میں ناکانی فاہت ہیں ہوسیتیں ، چودہ سوسال کی تاریخ اس کی گواہ ہے ، اور قیامت تک کی تاریخ مر یدشہارتیں فیت کرتی رہے گی انشاء اللہ ای لیے قرآن نے اسلام کے بارے میں پوری قوت مرید شہارتیں کے ساتھ اعلان کیا:

<sup>(</sup>۱) منتقل عليه ملككوة كماب الحدود: ١٠٦٠م

اليوم اكملت لكم دينكم والممت عليكم نعمعي ورطبيت لكم الاسلام

ديناً (۱)

ترجمه: آجيس في المار علي تهاوادين مل كرديا، اورتم براي فتي مل كردي، اور بحثیت دین تہارے لیے میں نے اسلام کو پند کیا۔

بحث فمنم

# انسانی قانون کے بالمقابل انسلامی قانون کے امتیازات

اصولىموازنه

اصولی طور پردیکھا جائے تو انسانی قانون اوراسلامی قانون میں کوئی نقابل ہی نہیں ہے، اس لیے کہ دونوں کی تاریخ ارتقاء پرسرسری نظر ڈالنے والابھی درج ذیل حقیقتوں کااعتراف کئے بغیر نہیں روسکتا۔

#### (۱) قانونی حثیت

سب سے بنیادی بات یہ ہے کہ انسانی قانون کی تویش وتقدیق ،مردارقبیلہ یادنیاوی عدالت کرتی ہے، اگران کی تقدیق انسانی قانون کو حاصل نہ ہو، تو وہ قانون ہی نہیں بن سکتا، گویا اس کی قانون بیت کا انحصار چند ذبین اور باافتد ارانسانوں کے دماغوں، اوران کی حمایت پرہے، سال کے برخلاف اسلامی قانون کی شان یہ ہے کہ اس کی تقدیق رب کا نئات کرتا ہے، خواہ دنیا کی عدالت اس کو مانے یانہ مانے، اس کی قانونی حیثیت پرکوئی فرق نہیں پردتا، بلکہ اس قانون سے محرالت اس کو مانے یانہ مانے، اس کی قانونی حیثیت پرکوئی فرق نہیں پردتا، بلکہ اس قانون سے انحراف کرنے والا بی مجرم اور باغی قرار یائے گا۔

قرآن کہتاہے:

ومن لم یحکم بماانزل الله فاولئك هم الفاسقون (۱) ترجمه: جولوگ الله كاتارے ہوئے قانون كے مطابق فيصلة بيس كرتے وہى لوگ نافرمان ہيں۔

چنانچاسلام این قانون کو بھی گیاب کہتا ہے، یعنی مساکتب الملٹ جس کواللہ نے مقرر کیا ہے، کی سنت سے تعییر کرتا ہے، لینی مساسنہ رسول الله ،جس کورسول اللہ نے جاری کیا ہے، اور کہیں شریعت سے یاد کرتا ہے، لینی مساشر عد الله ،جس کوخدائے مقرر فر مایا ہے، اس طرح اسلام نے اپنے قانون کو کی دینوی شخصیت ، یاعد الت کادست گرنییں بنایا، بلکہ اس کاسراصرف خدا اور رسول کے ہاتھ میں رکھا، یہی وجہ ہے کہ کی بڑے سے بڑے آدی اور عظیم سے عظیم تراکثریت کو اور رسول کے ہاتھ میں رکھا، یہی وجہ ہے کہ کی بڑے سے بڑے آدی اور عظیم سے عظیم تراکثریت کو بھی اسلامی قانون میں ترمیم کا اختیار نہیں ہے۔

#### (۲) نقترلس کا پہلو

انسانی قانون اپنے لیے نقدیس واحز ام کا کوئی پہلونیس رکھتا، یہ لوگوں کے جسموں پر حکومت کرسکتا ہے، دلوں پرنہیں، اس لیے کہ کی کو یہ نصور نہیں ہوتا کہ قانون کی پوشید، خلاف ورزی کی کی نگاہ میں آئے گی، یااس کی خفیہ نافر مانی کرنے سے کسی خطرنا کے عذاب کا سامنا کرنا پڑے گا۔

جب کہ اسلامی قانون اپنے ماننے والوں کے نزدیک ایک مقدس و محترم قانون ہے، اس
کے ساتھ میے مقیدہ وابستہ ہے، کہ جس نے یہ قانون ہمیں دیا ہے، وہ ہماری ہر حرکت اور ہر بھید سے
واقف ہے، اس قانون سے انحراف کر کے دنیا والوں کی نگاہ سے بچا جاسکتا ہے، محراصل خالق قانون
کی نگاہ سے بچنا ممکن نہیں، اس طرح اسلامی قانون ظاہر کے ساتھ باطن پر بھی اور جسم کے ساتھ قلب
وضمیر پر بھی حکومت کرتا ہے۔

#### (۳) مثبت ومنفی کا فرق

تقابل کا ایک پہلویہ ہے کہ انسانی قانون کی تغیر خالص منفی بنیادوں پر ہوئی ہے، ظالمول اور طاقتوروں کی بیجا دست درازیوں اور مظالم کے دفاع کے لیے اس کا وجود ہوا، اور تحفظ حقوق کے تصور نے اس کو پروان چڑھایا، اس لیے انسانی قانون کے ذریعہ زیادہ سے زیادہ علانیہ جرائم کا انسداد ہوسکتا ہے، اور معاشرے میں ایک جری تنظیم قائم ہوسکتی ہے، گرافراد کی تغیر میں بیکوئی رول ادانہیں کرسکتا، مثبت سے اس کا خانہ بالکل خالی ہے، اخلاقیات ،عبادات ، تزکیہ نفس، اور طہارت کے ابواب میں بیکوئی رہنمائی نہیں کرتا۔

اس کے برخلاف اسلامی قانون منفی سے زیادہ مثبت رخ کواہمیت دیتا ہے، یہ جرائم کے اتسداد کے ساتھ مجرموں کوا یہے صالح اصواوں کا پابند بھی بنا تا ہے، جن پرچل کردہ کا میاب اور نیک انسان بن سکتے ہیں، اور قانون کی اصل کا میا بی ہے، کہ دہ جرائم کے سرچشمہ کو بند کرے، اور بدی کی جڑ مٹا دے، دنیوی قانون کی طاقت سے جرائم اور گنا ہوں پر وقتی پابندی عائد کی جاسکتی ہے، گران گنا ہوں کو جڑ سے نہیں اکھاڑ اجاسکتا ہے، کا میا بی یہ ہے کہ اس کے جڑ ہی کو اکھاڑ کر پھینک دیا جا اسکتا ہے، کا میا بی یہ ہے کہ اس کے جڑ ہی کو اکھاڑ کر پھینک دیا جا اسکتا ہے، کا میا بی یہ ہے کہ اس کے جڑ ہی کو اکھاڑ کر پھینک دیا جا ہے، اور اسلامی قانون کی کام کرتا ہے۔

#### (۴) قانونی معنویت

انسانی قانون کی بنیاد محض خاندانی رسوم وروایات اورعلاقائی عرف وعادات پر ہے، اس
لیے اس میں تعقبات و تک نظری کی تمام آلود گیاں موجود ہیں اس میں علمی اور فلسفیانہ بنیادوں کی
آمیزش نہیں ہے، اگر چہ کچھ دنوں سے یہ دعویٰ کیا جارہا ہے کہ اٹھارہ ویں صدی عیسوی میں علمی
اور فلسفیانہ بنیادیں داخل کرنے کی کوشش ہورہی ہے اور رحم وانصاف ،اور مساوات کے عالمی
اصولوں یواس کو استوار کیا جارہا ہے، لیکن آگر میرے ہے تو ہمیں یقین ہے کہ اس کوشش کے کامیاب

ہونے میں بھی برسوں آلیس مے، اور اس کے بعد بھی وہ بالیقین اس جامعیت اور فطری اعتدال سے محروم ہوگا، جواسلای قانون کی خصوصیت ہے۔

جب کہ اسلامی قانون کی بنیادروزاول ہی سے انسانی فطرت اور ہدایت النی پرہے، یہ ابتداء ہی سے عالمگیراورقلسفیانہ بنیادوں پرتغیر ہواہے، انسانی قانون بزاروں سال کے ارتقاء کے بعد جس منزل پر پہو نجے گا، اسلامی قانون کا پہلا قدم ہی وہاں سے اٹھا ہے۔

#### (۵) قانونی دحدت

قانون میں وحدت و یکسانیت بھی ایک ضروری چیز ہے، انسانی قانون میں اصل کے لحاظ سے وحدت و یکسانیت موجود نہیں ہے، اس لیے کہ اس کے مرمایے میں خاندانی روایات اور تو می عرف وعادات کابڑا حصہ ہے، جو ہرعلاقہ اور خاندان کے لحاظ سے مختلف ہوتے ہیں، بعد میں جو وحدت بیدا کرنے کی کوشش کی گئ وہ اپنی اصل فطرت کے لحاظ سے نہیں بلکہ تو می اور ملکی سلامتی کے فقط منظر اور خارجی موال کے دباؤگی بناء پر۔

جب کہ اسلامی قانون اپنیوم آغازی ہے وحدت کے اصول پر قائم ہے، اس لیے کہ اس کی بنیادرسوم وخرا قات کے بجائے ہدایت النی پرہے، جو ہردور میں یک انیت، وحدت، جامعیت، ادر ابدیت کی حال ہے، حضرت آدم سے لے کر حضور علیہ تک تمام انبیاء کے قوانین ایک ہی وحدت کے حال ہیں، قرآن خوداس کی شہادت دیتا ہے۔

شرع لكم من الدين ماوصي به نوحاً والذي اوحينااليك وماوصينابه ابراهيم وموسى وعيسى ان اقيمو الدين والاتفرقوا فيه. (١)

 ابرا جيم اورموي اورهيسي كودي تقى ، كهاس دين كوقائم كرداوراس ميس اختلاف نه كرو

فرق جو پھنظر آتا ہے، وہ ظاہری ہے، اور قوموں کے اپنے مزاج ونفیات کے لحاظ ہے ہے، در نداسلای قانون اپنے مزاج کے اعتبار سے ایک ہی وحدت و یکسانیت کا حال ہے، جس میں افراد داقوام کے درمیان کوئی قانونی امتیاز نہیں ہے۔

#### (۲) سرچشمهٔ قانون

ای طرح انسانی قانون چندانسانی ذہنوں کی پیدادار ہے، جب کہ اسلامی قانون خودخالق کا نئات کا دیا ہوا عطیہ ہے، اور آج اس حقیقت کو بیچھنے میں کوئی دشواری نہیں کہ انسان بھی خود اپنے لیے قانون مرتب نہیں کرسکتا۔

اس لیے کہ انسان محدود علم واحساس رکھتا ہے، وہ کروڑوں انسانوں کی نفسیات کاقدر مشترک معلوم نہیں کرسکتا، اور تمام لوگوں کے احساسات وطبائع کو کھوظ رکھتے ہوئے قانون سازی برگر نہیں کرسکتا، قانون خواہ کتنے ہی اخلاص کے ساتھ بنایا جائے ، گراس بیل طبعی میلا ناست، اور ذاتی ربحانات کا اثر ناگز برطور برآئے گا، وہ قانون کی تشکیل میں یقیناً اپنے پندیدہ پہلوؤں کو جمجے دے گا، اور ان گوشوں کونظر انداز کر دیگا، جواس کو ناپند ہیں، اس لیے قانون سازی کا حق صرف خالق کا نات کو ہے، جو تمام انسانوں کی نفسیات ، مزاح، طبائع ، ضروریات ، اور احساسات سے پوری طرح واقف ہے، وہی کوئی ایسا قانون وے سکتا ہے، جو ہرقوم اور ہرعہد کے انسانوں کے لیے کیسال اور مفید ہو، اور اسلامی قانون خدا کے ای عطیے کا نام ہے۔

#### (۷) قانون جماعت سے یا جماعت قانون سے؟

انیانی قانون اور اسلامی قانون کے درمیان ایک اصولی فرق میجمی ہے کہ انسانی قانون میں ، قانون میں ، قانون میں ، قانون جماعت سے مؤخر ہوتا ہے، سوسائی پہلے ہوتی ہے، اوراس کی عظیم کے لیے قانون

بنایاجاتا ہے، قانون جماعت کو پیدائیں کرتا، جیسا کہ انسانی قانون کی ارتقائی تاریخ سے معلم ہوتا ہے، ابھی ماضی قریب میں پہلی جگ عظیم کے بعد مغربی مما لک کے قوانین میں جوتبر ملیاں ہول ہوتا ہے، ابھی ماضی قریب میں پہلی جگ عظیم کے بعد مغربی مما لک کے قوانین میں جوتبر ملیاں ہول ہیں، ان کود کیے کر ہرانصاف پندآ دی محسوں کرسکتا ہے، کہ انسان کا بنایا ہوا قانون، جماعت اور ہابع کے حالات سے ایک قدم آ کے ہیں ہو ھ سکتا۔ (۱)

جب کہ اسلام میں قانون جماعت ہے مقدم ہے، جماعت کے وجود اور اس کے حالات پرقانون کا انحصار نہیں ہوتا، بلکہ قانون پہلے بنتا ہے، اس کے مطابق جماعت کی تعمیر ہوتی ہے، حالات اگر سازگار نہیں بیں تو حالات کی اصلاح کی جاتی ہے، اور ان کونفاذ قانون کے لائق بنانے کی کوشش کی جاتی ہے، جمر حالات کی بنا پر قانون نہیں بدلا جا سکتا۔

#### (۸) عمل ارتقاء کا فرق

ایک بہت اہم فرق ہے کہ انسانی قانون کا ارتفاء انہائی تدریجی عمل کے ذریعہ ہوا، اس کا اعلا ابتدائی تاہم فرق ہے کہ انسانی قانون کا ارتفاء انہائی تدریجی عمل کے دریعہ ہوا، اور صدیوں میں اس نے ترتی کر کے موجودہ مقام حاصل کیا، اس دوران اس نے مختلف آسانی شریعتوں، انسانی عرف وعادات، اور انقلابات وتغیرات کیا، اس دوران اس نے مختلف آسانی شریعت اسلامیہ کواپٹے ارتفاء کے لیے صدیوں انتظار نہیں کرنا پڑا، بلکداس کے زول و بھیل میں جو چند برس گے وہی اس کے ارتفاء کی بھی مدت ہے، اور اس کرنا پڑا، بلکداس کے زول و بھیل میں جو چند برس گے وہی اس کے ارتفاء کی بھی مدت ہے، اور اس کہ تام کا بہلا قانون بھی اس طرح محمل اور معتدل ہے، جس طرح کہ بالکل آخری قانون ، اس کے تمام تو انین کے درمیان وہ منطق ہم آ جنگی پائی جاتی ہے، جس سے بہتر کا تصور ممکن نہیں، اور صدیوں قبل کا قوانین کے درمیان وہ منطق ہم آ جنگی پائی جاتی ہے، جس سے بہتر کا تصور ممکن نہیں، اور صدیوں قبل کا قوانین کے درمیان وہ منطق ہم آ جنگی پائی جاتی ہے، جس سے بہتر کا تصور ممکن نہیں، اور صدیوں قبل کا قانون آج بھی اس طرح تازہ اور متو از ن معلوم ہوتا ہے، جس طرح کہ دوراول میں تھا۔

اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ اسلامی قانون خدا کی طرف سے نازل کر دہ قانون ہے،اگر یہ بھی انسانوں کا وضع کر دہ قانون ہوتا تو اسے بھی اپنے ارتقاء کے لیے صدیوں کی ضرورت ہوتی، اسلامی

<sup>(</sup>١) التشريع البئائي الاسلامي عبدالقادر توده: جارس الهر

#### قانون اورانسانی قانون کے درمیان بیایک بہت ہی واضح فرق ہے۔

#### (۹) نفاذ کی قوت

انسانی قانون قوت نفاذ کے لحاظ ہے بھی کمزوروا تع ہوا ہے، اسے اپنے افراد پر کھمل قابوہیں ہوتا، اور نہ تنہا قانون جرائم کے انسداد کے لیے کائی ہوتا ہے، اس کواپنے کسی بھی قانون کے ملی نفاذ کے لیے کوائی ذبن سازی کی ضرورت ہوتی ہے، جوقانون کے نفاذ میں حکومت کی مددکریں، اسی لیے اس قانون میں مجرمین کے بہت سے امکانات موجود ہوتے ہیں، اور مجرمین کوام کی نگاہ سے فی کرخلاف قانون اقد امات کر سکتے ہیں، کیوں کہ اس قانون کا تعلق حیات اخروی، یا انسانی ضمیر اور اخلا قیات سے نہیں ہوتا، اس لیے مجرم اپنی خفیہ زندگی میں کسی بھی خلاف قانون سرگرمی کے لیے آزاد ہوتا ہے، اور حکومت کے ہاتھ باوجود کوشش کے اس تک باسانی نہیں بہو نج سکتے۔

اس کے برخلاف اسلامی قانون کا آغاز ہی فکر آخرت، اور حلال وحرام کے احساس ہے ہوتا ہے، وہ انسانی ضمیر کی تربیت کرتا ہے، اور اس کے ظاہر سے پہلے باطن کو اپنی گرفت میں لیتا ہے، وہ دنیوی سز اسے زیادہ اخروی سز اسے ڈراتا ہے، اور ظاہر کی نیک ٹامی کے ساتھ ساتھ باطنی پا کیزگی پر بھی زور دیتا ہے، اس لیے اسلامی قانون کے نفاذ کی تقیل کے لیے کسی مضبوط حکومت یا فوج کی خرورت نہیں ہوتی، لوگوں کے علم میں قانون کے آنے کی دریہوتی ہے، قانون کا اعلان ہوتے ہی لوگ خود بخو داس قانون کو ایپ اوپر ٹافذ کر لیتے ہیں، انسانی قانون اور اسلامی قانون میں یہ بہت بڑا بیادی فرق ہے، انسانی قانون میں میں ہوتی ہے، اس لیے اسلامی قانون میں ہوتی ہے، اس لیے اسلامی قانون میں ہرانسان اپنی ذات سے اس کے لیے جوابدہ ہوتی ہے، اس کے لیے اس کے لیے ساری محنت حکومت کو کرنی پڑتی ہے، جبکہ اسلامی قانون میں ہرانسان اپنی ذات کے لیے جوابدہ ہوتی ہے، اس کے لیے جوابدہ ہوتی ہے، اس

کلکم راع و کلکم مسئول عن رعیته. (۱) ترجمه: تم میں سے برخص ذمددار ب،اور برایک سے اس کی متعلقه ذمدداری کے

<sup>(</sup>١) متفق عليه، رياض الصالحين للنووي: ج ارهما

بارے میں باز پرس ہوگی۔

ای لیے اسلامی قانون بڑے ہے بڑے جرم کے لیے دنیوی سزاکے ساتھ آخرت کا سزا ک بھی دھمکی دیتا ہے، مثلا ' دقتل عمر'' کے بارے میں تھم سناتے ہوئے ارشاد ہے:

ومن يقتل مؤمناً متعمداً فجزاء ه جهنم خالداً فيها وغضب الله عليه ولعنه واعدله عذاباً عظيماً (٢)

قرجمہ: جو خص کی مومن کوجان ہو جھ کر قل کردے اس کی سزاجہتم ہے،اس میں وہ ہمیں اس میں وہ ہمیں اس میں وہ ہمیں اس کے اللہ کا عضب اور لعنت اس پر ہوگی ، اللہ نے ایسے مجرموں کے لیے در دناک عذاب تیار کرد کھا ہے۔

ر بزنی اور ڈاکرنی کی واردات کرنے والول کے لیے احکامات دیتے ہوئے کہا گیا:
انسما جزاء اللذین یحاربون الله ورسوله ولیسعون فی الارض فساداً ان
یقتلوا اویصلبوا اوتقطع ایدیهم وارجلهم من خلاف او ینفوا من الارض ذلك
لهم خزئ فی الدنیا ولهم فی الآخرة عذا ب عظیم. (۳)

ترجمہ: جولوگ اللہ اور اس کے رسول سے جنگ کرتے ہیں، اور زمین میں فساو برپا کرتے ہیں، اور زمین میں فساو برپا کرتے ہیں، ان کی سزایہ ہے کہ ان کوئل کیا جائے، یا تختہ دار پر لؤکا دیا جائے، یاان کے ہاتھ اور پاؤں مخالف جانب سے کا ث دیئے جائیں، یاان کو جلا وطن کر دیا جائے، یہ ان کے لیے دنیا کی رسوائی ہے اور آخرت میں بھی ان کے لیے بڑا عذا بتیار ہے۔

بهتان، افتر اپردازی، اور حیاسوز حرکتول کی تشبیر کرنے والے افراد کے خلاف تھم سایا گیا۔ ان اللذیس یسحبون ان تشیع الفاحشة فی الذین آمنو الهم عذاب الیم فی الدنیا و الآخرة (۳) ترجمہ: بیشک جولوگ بیج ہے ہیں کہ سلمانوں میں بے دیا اُن عام ہوان کے لیے دنیا اور آخرت دونوں جگہ در دناک عذاب ہے۔

اس طرح اسلامی قانون سب سے پہلے انسان کے باطن کواپی تو جہ کا مرکز بنا تاہے، ادراس کے بعد وہ ظاہری عوامل واسباب برتو جہ دیتا ہے، وہ اپنے حاملین کی رات کی تنہائی میں بھی اس طرح کے بعد وہ اپنے حاملین کی رات کی تنہائی میں بھی اس طرح کے دن کے اجالے میں۔

ای لیے وہ کسی بھی حق کے ثبوت کے لیے محض طاہری دلائل کوکا فی نہیں سمجھتا، بلکہ حقیقت واقعہ کواصل اہمیت دیتا ہے، ایک موقعہ پر رسول اکرم علیہ نے بڑی دضاحت کے ساتھ عدالتی احکامات کے بارے میں یہاعلان فرمایا:

انماانابشر وانه ياتيني الخصم فلعل بعضكم ان يكون الحن بحجته من بعض فاحسب انه صدق فاقضى له بذلك فمن قضيت له بحق فانماهي قطعة من النار فليا خذها اوليتركها. (۱)

ترجید: "بین ایک انسان ہوں ، میرے پاس مقدمہ آتا ہے ، مکن ہے کہ وکی فریق این مدھ میں ہے کہ وکی فریق این میں ہے در مقابل سے زیادہ چرب زبان ہو، اور بین اس کے ظاہری دلائل کی بنا پر اس کو بچ گمان کروں اور اس کے حق میں فیصلہ کردوں ، اس لیے اگر بین کسی بھائی کے لیے دوسرے مسلمان بھائی کے حق کا فیصلہ کردوں تو محض فیصلہ کی بنا پروہ حق نہیں ہوجائے گا، وہ آگ کا ایک ظرا ہوگا، جوجا ہے لے اور جوجا ہے چھوڑ دے۔"

انسانی قانون نہ صرف ہی کہ گرانی اور تن پرتی کی اس عظیم قوت ہے محروم ہے ، بلکہ اس کا تصور بھی اس کے دامن خیال میں نہیں ہے۔

<sup>(</sup>١) متفق عليه ،مشكواة باب الاقضية والشهادات: ١٣٢٧/

# (۱۰) اسلامی قانون میں انسانی نفسیات کی رعابیت

اسلامی قانون ، فطرت انسانی کے عین مطابق ہے، اس کیے کہ واضع قانون، خالق انسانیت ، اورعلیم وجیر ذات ہے، جو ماضی وحال اور منتقبل کے تمامتر واقعات ، اورانسانی طبائع ونفیات ، اورانسانی طبائع ونفیات سے ممل واقف ہے، قرآن کی آیت ذیل میں اس کی اسی فطری مطابقت کی طرف اٹراد و کیا گیا ہے:

فاقم وجهك للدين حنيفا فطرة الله التي فطرالناس عليها لاتبديل لخلق الله ذلك الدين القيم ولكن اكثر الناس لا يعلمون (١)

قسرجمہ: پس پوری میکسوئی کے ساتھ اس دین کی طرف متوجہ ہوجاؤجواللہ کی اس فطرت کے مطابق ہے، جس پر اللہ نے لوگوں کو بیدا کیا ہے، اللہ کی خلقت میں کوئی تبدیلی نہیں ہوسکتی ہے، یہ دین قیم ہے، کیکن اکثر لوگ جانتے نہیں ہیں۔

اگرانسان پوری سلامتی اورانساف کے ساتھ احکام اسلامی کا مطالعہ کر ہے تو وہ اس کی تقدیق کرنے پرمجبور ہوگا، مثلاً قصاص، کواللہ نے اولیے مقتول کا حق قرار دیا، اس کودیگر حدود کی طرح حق لازم نہیں بنایا، کہ اس میں نری کی گنجائش ہی نہ ہو، اللہ نے مقتول کے ورثہ کو قصاص کے بدلے دیت لینے کا بھی حق دیا، اور بلا معاوضہ معاف کرنے کا بھی اختیار بخشا، غور کیجئے تو اس قانون میں مصلحت انسانی کی بڑی رعایت طمح ظار کھی گئی ہے، اس لیے کہ بعض لوگ بالکل انتقامی مزاج کے ہوئے ہیں، جن کے انتقامی جذبات کی تسکین سوائے قصاص کے کی صورت میں نہیں ہوئتی، مثلاً قبائل بیں، جن کے انتقامی جذبات کی تسکین سوائے قصاص کے کی صورت میں نہیں ہوئتی، مثلاً قبائل زندگی گذار نے والے لوگ، جن کے زدیکے مصلحت سے زیادہ غیرت کارکر دہوتی ہے۔

اور بعض لوگ غریب وعتاج ہوتے ہیں، یاان کی طبیعت قل وخوں ریزی ہے اہا کرتی ہے، ایسے لوگ تصاص کے بجائے دیت کورجے دیں گے۔ اور بعض لوگ انتهائی صابر وقانع ہوتے ہیں، وہ اپی طبعی شرافت اور توت ایمانی کی بنائ آنے والی مصیبت کا اجرصرف خدا سے مانگلتے ہیں، اور اس میں فیر اللہ سے کسی تم کی مدد لے کراللہ سے بدے اجرکو کھونائیں جا ہے۔

یابعض مرتبہ ل کی واردات الی صورت حال میں ہوتی ہے کہ بی گوار وہبیں کرتا کہ قصاص ایاجائے بااس کا خون بہاوصول کیاجائے، مثلاً قاتل مقتول ہی کے خاندان کا کوئی قریب ترین فر دہو، اور اولیا ، مقتول نہ چاہتے ہوں کہ قصاص کے نتیج میں خاندان میں مزید تی ہو، یا دیت کے نام پرخاندان کواقتصادی طور پر زیر بار کیاجائے، ان تمام حالات میں اولیاء مقتول قصاص اور دیت کے مقالے میں مطلق معافی کوتر جے دینا پیند کریں گے۔

اس طرح اسلام نے انسانی طبائع کے اختلاف کالحاظ کرتے ہوئے قانون میں کانی کچک پیدا کی ، اور مختلف طبائع کے لحاظ ہے دفعہ میں مختلف شقیں پیدا کیں ، تا کہ ہر طبیعت کا انسان اپنے زوق ومزاج کے مطابق قانونی دفعات ہے استفادہ کرسکے۔

انیانی فطرت اورنفیات کی اس درجدرعایت وضی توانین میں ممکن نہیں ، بعض وضی توانین میں ملک فائیں ہیں اس لیے کہ ان کے میں قرائل عربی سرا صرف قل ہے، بعض میں صرف قیدیا الی جرمانہ ہے وغیرہ ، اس لیے کہ ان کے واضعین علم واحساس ، اور فکر ومطالعہ کے لحاظ سے انتہائی فروتر ہیں ، وہ ماضی وستقبل تو در کنار خود زمانہ حال کے تمامتر حالات اور نقاضوں سے واقع نہیں ہوسکتے ، اور نداتی صلاحیت رکھتے خود زمانہ حال کے تمامتر حالات اور نقاضوں سے واقع نہیں ہوسکتے ، اور نداتی صلاحیت رکھتے ہوئے کوئی قانون وضع کرسکیں۔

قانون وضع کرسکیں۔

اس کا اندازہ ان ریاستوں اوراقوام کی اظاقی اور قانونی ابتری ہے کیا جاسکتا ہے، جہال انسانی قوانین کی حکمرانی ہے، کہروز ایک قانون بنتاہے اور دومرا ٹوٹا ہے، قانونی شکست وریخت انسانی قانون کی عکمرانی ہے، کہروز ایک قانون بنتاہے اور دومرا ٹوٹا ہے، قانونی کی علامت ہے، اور اس کی وجہوں ہے کہ ان میں تمام انسانی طبائع کی انسانی قانون کی ناکا می کی علامت ہے، اور اس کی وجہوں ہے کہ ان میں تمام انسانی طبائع کی دعایت نہیں کی جاسمی ہے، اس لیے ایک طبیعت کے انسان جب تک قوت واقتد ارمیں رہتے ہیں دعایت نہیں کی جاسمی ہے، اس لیے ایک طبیعت کے انسان جب تک قوت واقتد ارمیں رہتے ہیں

ایک قانون نافذ رہتا ہے، اور جب دوسری طبیعت کے لوگ المقدار پرغلبہ عاصل کر لیستے ہیں تواس قانون کو بٹا کر دوسرا قانون بنا لیستے ہیں۔

کبی ایا ہوتا ہے کہ ایک قانون مخصوص ہم کے حالات دھروف میں کارکردنظر آتا ہے،

لکن جب وہی قانون اس سے مختلف حالات د ظردف میں جاتا ہے، تو سراسر ہے اثر یا نقصان دو

طابت ہوتا ہے، اس کی بدترین مثال' جرم زنا کا قانون ہے' اسلام کا قانون اس سلسلے میں حددرجہ

معقدل اور بخی برانصاف ہے، اورانسانی اجتماع کے کسی بھی محاشر ہے میں بیدف ہوسکتا ہے، کین

برشمتی سے پیض اسلائی ملکوں کے جدید فکر دو ماغ کے قانون ساز دل نے بلا پچھ ہو ہے جھے، غلامانہ

تقلید کی ذہنیت کے ساتھ فرانسیں قانون سے زنا کا قانون لے لیا، جس کے نتیج میں محاشرہ میں دو

قانونی انتشار اوراخلاتی ایمتری پیدا ہوئی کہ الامان والحفیظ، دراصل انسانی قانون کی بید دند فرانس کے

قانونی انتشار اوراخلاتی ایمتری پیدا ہوئی کہ الامان والحفیظ، دراصل انسانی قانون کی بید دند فرانس کے

تاس محاشر ہے میں وضع کی گئی تھی، جس میں جنسی عمل رضا مندی کے ساتھ جرم نہیں مانا جا تا، اور نہ

اس کونا کی جسم میں میدوب مانے جاتے ہیں، اس لیے دہاں جنسی زیادتی (زنا بالجبر) ہی صرف

در جرم زنا' کے دائر ہے میں آسکتی ہے، یا ہم رضا مندی کے ساتھ اگر بیگل انجام دیا جائے ادر کی

ذریت کو دوسر نے فریق سے شکامت نہ ہو قرید یادتی اور جرم نہیں ہے۔

# (۱۱) انسانی قانون محض سلبی

اسلامی قانون کی ایک بوری خصوصیت بیہ کدائل کے احکام ایجانی اور سلبی دونوں قتم کے بیں، لیعنی ایک طرف بید فضائل اور معروفات کی تلقین کرتا ہے، اور اس سلسلے بیں اجھے نتائج وثمرات کا دعدہ کرتا ہے، اور اس سلسلے بیں اجھے نتائج وثمرات بولجہ کا دعدہ کرتا ہے، اور اس کے لیے سخت لب ولجہ افتیار کرتا ہے، اور مختلف وعیدیں اور مزائیں تجویز کرتا ہے۔۔۔۔۔۔۔ گویا اسلامی قانون میں جلب منفعت اور دفع معنرت دونوں اولین مقاصد بیں ہے ہیں، جن فضائل کی تاکید کرتا ہے، وہ قانون اسلامی کی اصطلاح بین مقاصد بیں سے ہیں، جن فضائل کی تاکید کرتا ہے، وہ قانون اسلامی کی اصطلاح ہیں۔ اسلامی کی اصطلاح ہیں۔ اور جن محر ات اور جن محر ات سے دو کتا ہے وہ دمخر مات کہلاتے ہیں۔

جب کہ قانون وضی میں اجماعی دفع معنرت کواصل اہمیت عاصل ہے، جلب منفعت یا امر بالمعروف کا خانداس کے بہاں اگر ہے بھی تو خنی طور پر، اس کومقعمہ بیت کا مقام حاصل نہیں ہے، اس طرح قانون وضی کھمل یااس کا بڑا حصہ محض سلبی ہے، جب کہ قانون اسلامی ایجا بی اور سلبی دونوں ہے، بالفاظ دیگر قانون وضی کی نگاہ مجرد مادیات پر ہے، فضائل ور ذائل اس کی نگاہ میں کوئی اہمیت نہیں رکھتے، جب کہ قانون ہے۔

### (۱۲) انسانی قانون کی حقانیت کی ضمانت نہیں

اسلامی قانون کا ایک بڑا امتیازیہ ہے کہ اس کے بارے بیس می وصواب اور عدل وتو از ن کا یقین ہے، اس میس کی غلطی ،غلط ہنجی ، یاظلم وزیادتی کا امکان ہیں ہے، کیونکہ اس قانون کا واضع ان عیوب سے یاک ہے، اور وہال صرف خیر ہی خیر ہے۔

# (۱۳)اسلامی قانون میںانسانی مصالح کی رعایت

اسلامی قانون کاایک اقباز یہ بھی ہے کہ اس میں انسانی مصالح کو قانونی اساس کادرجہ
حاصل ہے، انسانی مصالح ہے مراد پانچ امور "جان، دین، نسل، عقل اور مال کی حفاظت ہے، ان
یانچوں امور کی حفاظت ہے متعلق تمام چیزیں مصالح انسانی میں داخل ہیں، اور دین و دنیا کے
معاملات کامدارا نہی پر ہے، ادرا نہی کے ذریعہ فرداور جماعت کے جملہ مسائل کی گرانی ہوتی ہے۔

جوچیزان پانچوں میں ہے کی کوبھی نقصان پہونچائے وہ جرم اور قابل سزاہے، مگراس میں اساس شرعی اعتبار ہے، شریعت جس چیز کولوگوں کے لیے نفع بخش سمجھے وہ مصلحت ہے، اور جس کونقصان وہ قرار دے وہ مفدہ ہے، محض انسانی فہم کا اعتبار نہیں، اس لیے کہ انسان عجلت پیند اور جذباتی واقع ہوا ہے، اور اس کی خواہشات واحساسات میں سخت اختلاف پایا جاتا ہے، ای لیے قرآن میں کہا گیا:

ولواتبع المحق اهواء هم لفسدت السموات والارض ومن فيهن. (١) تسرجه اوراگری ان کی خوابشات کے تالع ہوجائے آتان وزیین اوراس میں موجودتمام چیزوں کا نظام درہم برہم ہوجائے۔

اللہ نے اشیاء اور افعال پر تھم ان کے نتائج و تمرات کے لاظ سے مفید ہے وہ مناجا کز ، پھر مضرت و منفعت لحاظ سے مفید ہے وہ مباح ہے اور چونتیجہ کے اعتبار سے نقصان وہ ہے وہ ناجا کز ، پھر مضرت و منفعت میں بھی اجتماعی کے لیے نفع بخش ہو گر بعض میں بھی اجتماعی کے لیے نفع بخش ہو گر بعض افراد کے لیے نقصان وہ بیں افراد کے لیے نقصان وہ بیں افراد کے لیے نقصان وہ بیں مود ، غیر ہیں ، وہ مجر بین کے لیے تو نقصان وہ بیں گر پورے اجتماع کے لیے مفید ہیں ، مود ، غصب ، زنا ، شرب خمر ، وغیر ہ ، یہ چند لوگوں کے لیے باعث لذت ہیں ، گر بورے اجتماع کے لیے مفید ہیں ، مود ، غصرت ہیں۔

اسلام نے سزاؤل میں شدت بھی ان کے اجماعی نتائج کے لحاظ سے رکھی ہے، مثلاً اسلام میں چوری کی سزا( ہاتھ کا ٹنا) بظاہر سخت معلوم ہوتی ہے، لین اس کے نتائج پرفور کیا جائے تو عین مناسب لگتی ہے،اس کیے کہ چوری وراصل اس بات کوٹا بت کرتی ہے کہ معاشرہ میں مال ومتاع کے تخفظ کوخطرہ در پیش ہے اور بیخطرہ کی شخص پر بھی اتر سکتا ہے، اور طاہر ہے کہ سارے لوگ اپنے مال ودولت کی حفاظت کا مضبوط بندوبست نہیں کرسکتے اور ندایسے محافظین مقرر کر سکتے ہیں جوان کی جزوں کی مسلسل نگرانی کریں، اس لیے بجائے اس کے کہ تمام لوگوں کوایے اموال کی حفاظت کا قانونی طور پر یا بند کیا جائے اور پورے اجتماع پرایک غیر ضروری بارڈ الا جائے ، زیادہ مناسب بات یہ ہے کہ اس تشم کا خطرہ اور خوف وہراس پیدا کرنے والے اشخاص ہی کواس لائق نہ چیوڑا جائے کہ آئندہ پھراس تنم کا خطرہ پیدا کرسکیں ، کیونکہ پورے اجتماع کے مقابلے میں چنداشخاص کو پابنداور محدود کرنازیاده آسان ہے،اس طرح دیکھئے تو چوری کی سزابالکل معقول اور مناسب معلوم ہوگی۔ یا'' زنا''جو بظاہرایک وقتی عمل معلوم ہوتا ہے، گمراس کے نتائج انتہائی تنگین ہیں ،اس سے ایک طرف قوم میں اخلاقی گراوٹ پیداہوتی ہے، تو دوسری طرف اس سے انسانی انساب کوسخت نقصان پہو نیجا ہے،ای لیے جس قوم میں زناعام ہوجاتا ہے اللہ اس قوم کوفنا کردیتے ہیں،اس طرح زنادراصل عظیم انسانی نقصان کاذر بعہ ہے، ادراس کے اثرات بدفر دواحد تک محدود نیس رہتے بلکہ بورے انسانی اجماع تک پہونچتے ہیں، اور اس بنیاد پرشریعت اسلامیے نے زناکے لیے بہت بخت سزا

تجویز کی ہے، جوابیخ نتائج کے لحاظ سے انتہائی معقول ہے۔

''شرب خمر'' کی سز ابھی اسلام نے کڑی رکھی ہے، اس لیے کہ بیٹمل عقل کونقصان پہونچا تا
ہے، اور عقل پورے اجتماع انسانی کی بنیادی ضرورت ہے اس طرح عقل کونقصان پہونچانے والا دراصل پورے اجتماع انسانی کے نقصان کا سامان فراہم کرتا ہے۔

ای طرح عمل قتل" پورے اجتماع کو تحفظ جان کے تعلق سے خوفز دہ کردیتا ہے، اس طرح میں میں اس کے تعلق سے خوفز دہ کردیتا ہے، اس طرح میں میں ہوری انسانیت کاقتل بن جاتا ہے اور اس بناپر اس کی میں ہوری انسانیت کاقتل بن جاتا ہے اور اس بناپر اس کی

سزا" قصاص" بور سانسانی اجماع کی حیات کی منانت ہے ارشاد باری تعالی ہے۔
ولکم فی القصاص حیاۃ یااولی الالباب (۱)

الرجیما: اور قصاص کے ساتھ تم سب کی زندگی وابت ہے اے عمل والو!
غرض انسان کے مقاصد خسہ کی جس ورجہ تھا ظت اور پاسداری اسلامی قانون میں کی می ہے۔
ہے کی اور قانون میں تیں ہے۔

#### (۱۴) مقاصد کا اختلاف

ایک اہم ترین فرق مقاصد کے اختلاف کا ہے، بینی قانون اپنی اصل کے لیا ظاسے سوسائی کے معاملات کی تنظیم کے لیے بنایا جاتا ہے، اس سے زیادہ اس کا کوئی مقصد نہیں ہے، مثلاً سوسائی کی تغییر، رہنمائی اور توجیداس کے مقاصد میں شامل نہیں ہے، جب کہ بیٹر بعت اسلامیہ کے مقاصد میں شامل نہیں ہے، جب کہ بیٹر بعت اسلامیہ کے مقاصد میں شامل نہیں ہے، جب کہ بیٹر بعت اسلامیہ کے مقاصد میں شامل نہیں ہے، او دوسری طرف ایک صالح معاشرہ کی تغییر وتشکیل کا نسخ بھی فراہم کرتی ہے۔

پہلی جنگ عظیم کے بعد قانون کے مقاصد میں تبدیلی لائی گئی، اور بعض تحریکوں اور انقلابی حکومتوں نے قانون کوعوام کی تغییر اور فکری تشکیل کے کام میں بھی استعمال کیا، اس سلسلے میں پہل کمیونسٹ روس اور مصطفیٰ کمال اتا ترک نے کی، اس کے بعد فاخی اٹلی اور نازی جرمنی نے اسے آگے بوصلیا، پھر دوسری حکومتوں نے بھی اسے اختیار کیا، اس طرح شریعت اسلامیہ کے زیراثر اب قانون برضایا، پھر دوسری حکومتوں نے بھی اسے اختیار کیا، اس طرح شریعت اسلامیہ کے زیراثر اب قانون انسانی کے مقاصد میں تنظیم معاملات کے علاوہ ، جوامی رہنمائی وتوجیہ بھی شامل ہوگئی ہے، لیکن اصل کے اعتبار سے قانون اس معنی میں بہت زیادہ محدود تھا۔

### انسانی قانون کی نا کامیابی

زکورہ بالا دجوہات سے سمجھا جاسکتا ہے، کہ انسانی قانون کا اسلامی قانون کے ساتھ کوئی فاہن ہیں ہے، واقعات وتجربات کی روشی میں دیکھا جائے، تو اس لحاظ ہے بھی انسانی قانون برزین ناکامیوں سے دو چار ہوا ہے، انسانی قانون کی تاریخ فکست وریخت، ناکامیوں اور تنگ نظریوں کے واقعات سے لبریز ہے۔

### امريكه كاقانون منع شراب

اس کی بہترین مثال امریکہ کا قانون منع شراب ہے، امریکہ کے اصلاح پہندوں کو جب شراب کی معنزتوں اور نقصا نات کا احساس ہوا تو ان کی جانب سے شدید مطالبہ ہوا کہ شراب پر قانونی شراب کا معنزتوں اور نقصا نات کا احساس ہوا تو ان کی جانب سے شدید مطالبہ ہوا کہ شراب یہ ہوئی ہوئی ، اور دنیا میں سب گئی، تو امریکی قوم کے لیے شراب کے ہجر کی ایک رات گذار نی بھی مشکل ہوگئی، اور دنیا میں سب سے مہذب اور ترقی یافتہ کہلانے والی قوم اچا تک ایس دیوانی ہوئی کہ قانون کی ساری صد ہند یاں تو ڑ ڈالیس، اور شراب کے غیر قانونی کاروبار میں دوگنا ہے دس گنا تک اضافہ ہوگیا، اور بالآخر امریکہ کوانی قوم کی اس پریشانی اور دیوائی سے مجبور ہوکر منع شراب کا قانون منسوخ کرنا پڑا۔
امریکہ کوانی قوم کی اس پریشانی اور دیوائی سے مجبور ہوکر منع شراب کا قانون منسوخ کرنا پڑا۔
ونیا کے مہذب ترین ملک میں قانونی شکست وریخت کی بیرمثال بتاتی ہے کہانسانی قانون جماعت پرحادی نہیں ہوسکتا، اور نہ کی صالح معاشر کو

#### قانون طلاق

انسانی عقل کی ناکامی کی ایک بدترین مثال عیسائیوں کا قانون طلاق ہے،حضرت عیسی سطح

کے الفاظ بائیل میں اس طرح نقل ہوئے ہیں: ''جے خدانے جوڑا اے آدمی جدانہ کرئے' (ا)

حضرت عیسی کے اس فرمان کو مجھنے میں عیسا کی برادری جتنی حیران وپریشان رہی ہے، علی تاریخ میں اس کی مثال کم ملتی ہے، حضرت علیظی کے اس فر مان کوایک قانون از دواج کی اس سمجھ ہوئے، از دواجی الجھنوں کول کرنے کے واسطے ایسے ایسے مفتحکہ خیز طریقے نکالے گئے، کہائ نام نہا در قی یا فتہ اور باشعور توم کی عقلی نارسائی پر ہزار بار ماتم کرنے کو جی جا ہتا ہے،عیسائیوں نے اس فرمان سے سے محما کہ نکاح ایک نا قابل منتیخ رشتہ ہے، اورطلاق کی کوئی گنجائش نہیں ہے، لیکن ظاہرہے کہ بیاک تا قابل عمل بات ہے، از دواجی زندگی میں بھی ایسامرحلہ بالیقین آسکتاہے جس میں تفریق کے سواکوئی دوسرا راستہ باقی نہیں رہ جاتا، بالآخر تجر بات کے بعد انہوں نے بعض ترمیمات کیں بعض حیلے نکالے، جن کے نتیجہ میں اخلاقی حدود جورشتهُ از دواج سے بھی زمادہ مقدس تصان کوتو ژدیا گیا، مگراس ہے بھی کام نہ چلاتو لوگ علی الاعلان قانون شکنی براتر آئے، اور پیمسیحی دنیا میں طلاق وتفریق کا ایساطوفان امنڈ آیا کہ نظام عائلی کی مقدس دیواریں ہاش یاش ہوکررہ گئیں۔

مثلُ انگتان جهال ای ای ایمائی میں صرف ۱۹۲ رتفریقیں ہوئی تھیں، وہاں ۱۹۳۵ میں سرم کم سرم ۱۹۳۸ میں اور ۱۹۳۸ میں ۱۹۳۸ میل اور ۱۹۳۸ میں اور ۱۹۳۸ میں ۱۹۳۸ میں ۱۹۳۸ میں اور ۱۹۳۸ میں ۱۹۳۸ میں اور ۱۹۳۸ میں ۱۹۳۸ میں اور

"جب كى ملك كے تميں (٣٠) يوے شهروں ميں طلاقوں كى شرح بيہ ہوكہ ہردوشاديوں ميں اللاقوں كى شرح بيہ ہوكہ ہردوشاديوں ميں المحاسب كا اور جب كى توم ميں ١٠٠٠٥٠ رشاديوں كے مقابلے ١٠٠٠٠٠ ر الله كوطلاق ہوجائے اور جب كى توم ميں ١٠٠٠ الله الله الله وارد ہوجا كيں تو ميں تو ميں الله الله الله وارد ہوجا كيں تو ميں تو ميں الله الله الله بات كى نشاندى كرتى ہے كه امريكى توم كواندر سے كھن لگ رہا ہے"

حالانکہ حضرت سے کا بیفر مان ایک اخلاقی ہوایت تھی، اوراس کا سیدھا سا دامفہوم بیتھا کہ
نکاح ایک مقدس رشتہ ہے، اس کا احترام ہونا چاہئے، اس کو تو ڈیانہیں چاہئے، لیکن اس سے بیہ
مراد لینا کہ اس رشتہ کو سی بھی حال میں تو ڈیا ناممکن ہے، ایک اخلاقی ہدایت کا غلط موقعہ پر استعال
ہے، اس لیے کہ خود حضرت سے کی تعلیمات میں بعض صورتوں میں اس رشتہ کو تو ڈنے کی اجازت دی
گئی ہے، مثلاً حضرت سے فرماتے ہیں:

جوکوئی اپنی بیوی کوحرام کاری کے سواکسی اور سبب سے چھوڑ دے دوسرابیاہ کرے وہ زنا کرتا ہے، (۱)

اس میں حرام کاری کی صورت میں بیوی کوچھوڑنے کی گنجائش دی گئی ہے، طلاق کو ابتض المباحات اسلام میں بھی قرار دیا گیا، اوراس رشتہ کے نقدس کی تاکید کی گئی ہے، گریہ اخلاقی ہدایات ہیں، قانونی طور پراس رشتہ کوٹوڑنے کی گنجائش رکھی گئی ہے، اور بھی بات حضرت سے نے بھی بھی تی کی گئی ہے، اور بھی بات حضرت سے نے بھی بھی تھی ۔ لکین عیسائی وانشمندوں نے اخلاتی ہدایت اور قانونی دفعہ کا فرق محسوس نہیں گیا، حضرت سے کے دوسر نے فرمان میں بھی عیسائی بہت وٹوں غلطال و پیچال رہے، بعض نے کہا کہ بیرحرام کاری کے اسٹناء والی بات حضرت سے نے تبیں کی، بلکہ کسی نامخ نے اپنی طرف سے بڑھا دی ہے، اور بعض نے یہ مسکد تکال کرام کی صورت میں ذوجین کے درمیان تفریق کرادی جائے گروشتہ ککال برستور فرم کے یہ مسکد تکالا کرم کی صورت میں ذوجین کے درمیان تفریق کرادی جائے گروشتہ ککال برستور قائم رہے، لینی دونوں میں سے کی کوچھی دوسرا لگال کرنے کی اجازت نہ ہو، صدیوں تک سیجی دنیا ای بڑمل کرتی رہی، اوراس کے اخلاقی بڑمان کے تجملہ اسباب میں سے ایک سبب بیقانون بھی بنا۔

کلیسائے روم کے نم بی قانون (CANOIN LAW) میں ندکورہ بالااصول کی بنا پر جو تو اعد بنائے گئے تھے ان کی روسے طلاق (DIVORCE) لینی رشتہ نکاح کا کامل انقطاع جس کے بعد زوجین کوالگ الگ نکاح کرنے کاحق حاصل ہو قطعاً ممنوع تھا، البتہ تفریق کے لیے جیم مور تیں تجویز کی گئیں تھیں۔

(١) زنايا جرائم خلاف وضع فطري (٢) نامر دي (٣) ظالمانه برتا و (٣) كفر (٥) رمداد

(١) زوجين كورميان حرام خوني رشتول من ع كوئي رشته نكل آنا۔

ان صورتوں میں تفریق بایں معنی ممکن تھی کہ مرد دعورت کوزندگی بھرتجر د کی زندگی گذار نا پڑتا تھا، کون صدحب عقل اس قانون کوعقل دفطرت کے موافق کہ سکتا ہے۔

اس شدید قانون سے بیخ کے لیے سی علاء نے بہت سے شرق حلے نکا لے جس سے کام

اگرا ' چرچ' کا قانون ایسے بدنھیب ذوجین کا نکاح آئے کر دیتا تھا، نجملہ ان کے ایک حیلہ بیتھا کہ:

اگر کسی طور پریہ ٹابت ہوجائے کہ ذوجین نے مدت العمر ساتھ دہنے کا جوعہد کیا تھا وہ بلا ارادہ ان سے سرز دہو گیا تھا در شدر اصل ان کامقصور محض ایک محدود مدت کے لیے دشتہ از دواج میں منسلک ہونا تھا، (لیمن متعہ ) تو اس صورت میں غربی عدالت نئے نکاح یا بالفاظ میج بطلان نکاح مسلک ہونا تھا، (لیمن متعہ ) تو اس صورت میں غربی عدالت نئے نکاح یا بالفاظ میج بطلان نکاح رجین میں کوئی نکاح ہونا تھا، اس کے درمیان ناجائز تعلقات تھے، اوران سے جواد لاد جواد لاد جواد لاد

روس چرچ کے بالقائل مشرقی کلیما ( CHURCH ) فقد اسلامی سے متاثر ہوئے کے بہت زیادہ مواقع ملے تھے، اس نے دیا۔ ورقابل مل قالون بنایا ، اور درج ذیل وجو ہات سے طلاق کی مخوائش دی۔

- (۱) زنااوراس کےمقد مات۔
  - (۲) ارتداد
- (٣) شوہرکاای زندگی سیس کی حیثیت سے فرہی خدمت کے لیے وقف کرنا۔
  - (۴) بخاوت
    - (۵) نثوز\_
  - (۲) نامردی۔
    - (۷) جؤن\_
  - (٨) يرص وجذام-
  - (9) طویل مت کے لیے قید ہونا۔
  - (۱۰) نفرت بالهمى ياشد يداختلاف مزاح-

یعن اگر نکاح کے بعد ایک صورت پیدا ہوتو تغریق کی کوئی صورت نیس۔ پیتو اس دور کی داستان ہے، جب سیجیوں نے ندجب کے زیراثر قانون سازی کا کام کیا تھا لیکن اس دور کی کہانی تو اور بھی زیادہ صفحکہ خیز اور خیر عقلی اور خیر اخلاقی ہے، جب انقلاب فرانس کے بعد یورپ کے اکثر و بیشتر مما لک نے ندجی قلادہ اتار کر مجینک دیا تھا۔

مثناً نگتان میں برد ۱۹ یے پہلے زنا اور ظالمان برتا و کو وجوہ تفریق مانا جاتا تھا، برد اللہ کے بعد ایلاء یا جنسی تعلقات کا انقطاع بھی ایک وجہ تفریق کے طور پر بڑھایا گیا بشرطیکہ یہ مسلسل وسال تک رہا ہو، گرنکاح سے کمل اور قطعی آزادی کی صرف ایک صورت تجویز کی گئی، کہ کورت کا مرتکب زنا ہونا ٹابت ہو، اور مرداس کوعدالت میں ٹابت کرے۔

ادرا گرخورت طلاق جائتی ہوتو دہ شوہر کے ارتکاب زنا، اور اس کے ساتھ ہی ظالمانہ برتائ کا بھی شوت دے، یعنی طلاق کے نام پر الزام اور بہتان تراثی کوقانونی جواز فراہم کیا گیا، مزیر برآ ل اس قانون نے شوہروں کو دیوٹی کی بھی تعلیم دی کیونکہ اس میں شوہر کو بیدت دیا گیا کہ وہ جاہے تو اپنی بیوی کی عصمت کا تو اپنی بیوی کی عصمت کا معاوضہ، اسمت عفر المله ۔

۲<u>۱۸۱۱ء</u> کے قانون میں عدالت کو اختیار دیا گیا کہ اگر دہ چاہت و نکاح کو تو ڑنے کے ساتھ خطا کار شوہر پرمطاقہ عورت کے نفقہ کابار بھی ڈال سکتی ہے، بے <u>۱۹۱</u>ء کے قانون میں شوہر کے خطا کار شوہر پرمطاقہ عورت کے نفقہ کابار بھی ڈال سکتی ہے، بوجہاں مناسب سمجھے مطلقہ عورت کے کار ہونے کی شرط اڑا دی گئی، اور عدالت کو مطلقاً بیرت دیا گیا کہ جہاں مناسب سمجھے مطلقہ عورت کے نفقہ کی ذمہ داری ڈال دے۔

مرکیا گیا،جس طلاق اور از دواجی معاملات برغور کرنے کے لیے ایک شاہی کمیشن مقرر کیا گیا،جس نے تین سال کی محنت کے بعد ۱۹۱۶ء کے اواخر میں جو تجاویز پیش کیس ان میں ایک بیرجس تھا کہ:

اسباب طلاق کے اعتبار سے مرداورعورت دونوں کومساوی قرار دیاجائے، لینی جن وجوہ کی بنا پر مرد طلاق کی ڈگری پانے کامستحق ہے انہی وجوہ کی بنا پر عورت بھی طلاق حاصل کرنے کی مستحق

ہو، مثلًا اگر شو ہرا یک مرتبہ بھی زنا کا مرتکب ہوتو عورت اس سے طلاق لے سکے۔(۱)

ای طرح کے تغیرات تمام یور پی ممالک میں ہوئے، اور تقریباً ایک صدی کی مسلسل محنت وکا وش اور سینکٹروں فرجین د ماغوں کی اعلی قابلیتیں صرف ہونے کے باد جود آج تک نکاح وطلاق کا ایسا متواز ن اور معقول قانون تیار نہیں کیا جا سکا، جس کو نبی ای حضرت محمصطفی تیابیقی کے پیش کردہ نظام نکاح کا بدل کہا جا سکے، مغربی قوانین نے بعد کے ادوار میں بڑی حد تک اسلامی قوانین سے استفادہ کیا ہے، لیکن آسانی ہدایت سے محروم ہونے کی بنا پر وہ تواز ن واعتدال برقر ار ندر کھ سکے، جواسلامی قانون کا امتیاز ہے۔

سیاس قوم کے قانون کی مخترر دواد ہے، جواس وقت دنیا کی سب سے ترقی یافتہ قوم مجھ جاتی ہے، مگر اعتدال اور توازن سے محروم ہے، جس کی ترمیم وتبدیل اور اصلاح پر ہزار وں سال صرف موئے، لاکھوں د ماغوں نے محنت کی ہیں کڑوں پارلیا منٹوں ،عدالتوں اور کمیٹیوں نے جن پر غور وخوض کیا، مگر ان کے اندروہ اعتدال نہ آسکا، جواس قانون کے اندر ملتا ہے، جوا کی بادیہ شیں نبی امی نے چودہ سوسال پہلے پیش کیا تھا، جس پرسینکٹروں برس صرف نہیں ہوئے تھے، نہ ہزاروں د ماغوں نے اپنی تو تیں اس کے لیے لگائی تھیں، اور نہ اس نے عدالتوں، پارلیا منٹوں اور کمیٹیوں سے د ماغوں نے بارے میں کوئی مشورہ لیا تھا، سیسسیوں؟

اس لیے کہ بیرخدا کا الہامی قانون ہے، اور اس کا مقابلہ دنیا کا کوئی قانون نہیں کرسکتا، نہ نظری طور بیراور دنیا کی تاریخ اس کے لیے بہترین شاہدعدل ہے۔

تاریخ کی شہادت ہے ہے کہ اسلامی آئین بھی جماعت کے زیرانز نہیں رہا، اسلامی عدلیہ ہمیشہ قوم کے اجتماعی شمیر پرجاوی رہی، حالات خواہ کیسے ہی مخالف ہوں مگر اسلامی آئین ان سے متأثر ہونے کے بجائے ان کی اصلاح کرتا ہے، جماعت سے مجبور ہوکر قانون نہیں بدلتا، وہ خود جماعت کومجبور کرتا ہے کہ وہ اینے آپ کوقانون کے سانچ میں ڈھال لے۔

<sup>(</sup>١) يراغ راه: ج ارس ١٥٢/

# اسلام كا قانون منع شراب

# بنیادی امتیازات

مثال کے لیے عہد نبوی کے قانون تع شراب کو پیش کیا جاسکتا ہے، عرب جاہلیت کی تاریخ ہولوگ واقف ہیں دوخوب جانتے ہیں کہ شراب عربوں کی گھٹی میں پڑی ہوئی تھی ، شراب کے بغیران کی جولوگ واقف ہیں دونگر ہوتی تھی ، کیکن اسلام نے عربوں کی اس شدید ہیجانی کیفیت ، اورشراب کے مربحل سونی اور بے دگ ہوتی تھی ، کیکن اسلام نے عربوں کی اس شدید ہیجانی کیفیت ، اورشراب کے ساتھ ان کی غیر معمولی ولچی سے مجبور ہوکر شراب کی اجازت نہیں دے دی ، بلکہ اس نے تدریخ کے ساتھ ایسے افراد اور ایسے ان ہو پائندی عاکم نہیں کردی ، بلکہ اس نے اس سلسلے میں ذہن سازی امریکہ کی طرح ایک وہ ہے شراب پر پائندی عاکم نیس کردی ، بلکہ اس نے اس سلسلے میں ذہن سالام کے جس تدریخی اصول سے کام لیا ، اس سے بہتر اصول آج کی متدن و نیا بھی پیش نہیں کرسکتی ، اسلام نے اوراز مسلمانوں کو پخگانہ نماز کے اوقات ہیں شراب سینے ہے منع کیا۔

يايها الذين آمنوا لاتقربوا الصلوة وانتم سكارى حتى تعلموا ماتقولون. (١)

ترجمه: اسايمان والوائمازكنزويك حالت نشرش ندجاؤ، يهال تك كرجين للوجوكية بور

اس قانون کے مطابق عربوں کو کم از کم پانچ وقت روزاند شراب سے پر ہیز کی عاوت ڈالی گئی، اس لیے کہ اسلامی نقط منظر سے نمازان پر فرض تھی، اور نمازنشر کی حالت میں پڑھی نہیں جاستی تھی، اس لیے کہ اسلامی نقط منظر سے نمازان پر فرض تھی، اور نمازنشر کی حالت میں کسی قدر شراب سے دور دینا پڑا، جس سے ان میں کسی قدر شراب

ہے رکنے کی عادت پیدا ہوئی ، اورشراب کے بارے میں کم از کم پیضور پیدا ہوا کہ شراب کوئی اچمی چیزئیں ہے، ورنداس حالت میں نماز پڑھنے ہے روکا نہ جاتا۔

ذہنی شعور کی اسی بیداری کا نتیجہ تھا کہ ان کے ذہنوں میں شراب کے متعلق مخلف سوالات پیدا ہوئے ان کی فکر ونظر کو تھوکر گئی ، چنا نچہ انہوں نے شراب کے منافع اور نقصانات کے درمیان موازنہ کے لیے رسول اللہ علیقے سے سوال کیا ، اور پھر قرآن نے شراب کے منافع اور معزات کا حقیقی تجزیدان کے سامنے پیش کر دیا۔

يستلونك عن الخمر والميسر قل فيهما اثم كبيرومنافع للناس والمهما اكبر من نفعهما (۱)

قسرجمہ: ''لوگ آپ سے جوئے اور شراب کا حکم پوچسے ہیں، آپ کہدیں کمان دونوں میں برا گناہ ہے، اورلوگوں کے کچھ فائدے بھی ہیں، اوران کا گناہ ان کے فائدے سے بہت بردھکر ہے۔''

اس کے بعد جب لوگوں کے ذہن ود ماغ میں شراب، کی قباحتیں راسخ ہوگئیں ،اور بہت سے حضرات ازخود بھی اس سے پر ہیز کرنے گئے، تو پھراسلام کا آخری قانون منع شراب تازل ہوا،

يايها الذين آمنوا انما الخمروالميسر والانصاب والازلام رجس من عمل الشيطان فاجتنبوه لعلكم تفلحون، انما يريد الشيطان ان يوقع بينكم العداوة والبغضاء في الخمر والميسر ويصدكم عن ذكرالله وعن الصلوة فهل انتهم منتهون. (٢)

نسرجمه: اے ایمان والوایہ جو ہے شراب اور جوااور بت اور پانسے سبیطان کے گندے کام ہیں، اس لیے ان سے بچتے رہو، تا کہتم نجات پا کہ شیطان تو یمی چاہتا ہے کہ شراب اور جوئے کے ذریعہ تم میں دشمنی اور بغض پیدا کرے، اور تم کواللہ کی یا داور نماز سے روک وے، پس کیا اب بھی تم بازند آ دُگے'

اس محم کے نازل ہوتے ہی چیم فلک نے دیکھا کہ مدیند کی ملیوں میں پانی کی طرح شراب بہدرہی تھی بشراب کے منظے اور صراحیاں تو ڈی جارہی تھیں ، انہوں نے ان ظروف کو بھی تو ڈی پینا جن کو دیکھنے سے شراب کے منظے اور صراحیاں تو ڈی کھا گیا کہ ایک شرانی معاشرہ اجا تک پاکیزہ معاشرے من کو دیکھنے سے شراب یا داتی تھی ، پھر دیکھا گیا کہ ایک شرانی معاشرہ اجا تک پاکیزہ معاشرے میں تبدیل ہوگیا۔

اس مثال سے ایک طرف یہ بات سمجھ میں آتی ہے کہ اسلامی قانون جماعت سے مقدم ہے، اوروہ سابی حالات کا پابند نہیں ہے، تو دوسری طرف موجودہ صدی میں تحریم خمر کی جتنی بھی تحریمیں بان کے پیش نظریہ کہا جا اسکتا ہے کہ اسلامی قانون وقت کے گذر نے کے ساتھ فرسودہ ہونے کے بجائے زمانے پراٹر انداز ہوتا گیا، یہاں تک کہ ذہنوں میں انقلاب بر پاکیا، جس کے نتیجے میں مختلف مما لک کوتم بم خمر کا قانون یاس کرنا پڑا۔

اس نام کی مثالیں اسلام قانون میں ہمری پڑی ہیں، جن سے ایک طرف بیہ معلوم ہوتا ہے کہ اسلام میں قانون کا درجہ جماعت سے مقدم ہے، اور دوسری طرف اسلامی قانون کی ابزیت اور جامعیت کا ثبوت ماتا ہے، جو ہرز مانے کے حالات کے لیے بکسال طور پر مفید ہیں، بلکہ بہت اور جامعیت کا ثبوت ماتا ہے، جو ہرز مانے کے حالات سے زیادہ آج کے حالات پر منظبت ہوتے ہیں، یہ سے احکام ایسے بھی ہیں جو تر ون اولی کے حالات سے زیادہ آج کے حالات پر منظبت ہوتے ہیں، یہ اس بات کی صرت کے دیں ہے کہ یہ بلاشہ خداکی جانب سے نازل کردہ قانون ہے، ورنہ کی انسانی قانون میں اس طرح کی وسعت و ہمہ گیری ممکن نہیں۔

اسلام کے آفاقی احکام کے نمونے

ال تتم کے چندا حکام مخقر أملاحظه ہوں۔

(۱) قرآن کازریں اصول ہے:

والاتزروازرة وز راخرى (١)

ترجمه: اوركونى بوجها تفانے والى كى دوسرے كابو جھنيس الفائے گى۔

یعن کسی کا گناہ کسی کے سربیل تھو پاجائے گا، آئ باب کے دوس بیٹا ،اور بھائی کے دوش بھائی کرفار سیاجا تا ہے ،اس کے چیش منظر میں قرآن کا بیاصول بہد فیتی اورامن داشتی کا ضامن ہے۔

(۲) قرآن کہتا ہے:

لايكلف الله تفسأ الارسعها (١)

ترجمه: اللَّكَ إلى كبس سے باہر يو جھين دُاليّا۔

(٣) قرآن اج كالغيرك ليكتنافيتي عم ديتا ب:

ان الله يعامر بالعدل والاحسان وايتاء ذي القربي وينهي عن الفحشاء والمنكر والبغي يعظكم لعلكم تذكرون (٢)

ترجمه: بلاشبالله! نصاف کرنے کا ، اور بھلائی کرنے اور قرابت والوں کو دیے کا تھم کرتا ہے اور بے حیائی اور نامعقول کام اور سرکٹی سے دو کتا ہے ، وہ تم کو سمجھا تا ہے تا کہ تم یا در کھو۔

(س) قرآن معاملات کی ورنگی اور نظام عدالت کی قمیر کے لیے ہدایات دیتا ہے۔

ان الله یا هو کہ مان تو دو الا مانات الی اهلها و اذ احکمتم بین الناس ان
تحکمو ا بالعدل.

ترجمه: بینک الله تم کوفرما تا ہے، کہ امانتیں امانت والوں کو پہونچا دو، اور جب لوگوں میں فیصلہ کرنے لگوتو انصاف سے فیصلہ کرو۔

و لا يجرمنكم شنأن قوم على ان لاتعدلوا اعدلوا هو اقرب للتقوى.

ترجمه: اورتم کوسی کی دشنی انساف کے خلاف ند جھڑ کائے ہم انساف کرو، یہی تقویٰ سے زیادہ قریب ہے۔

سیتمام احکامات آج سے چودہ سو (۱۴۰۰) سال پیشتر دیتے گئے تھے، خور کرنے سے ایسالگیا ہے، کہ بیا حکام اسلام کے قرن اول سے زیادہ آج کے دور کے لیے زیادہ ضروری ہیں۔

# جنگی قیر بوں سے سلسلے میں اسلامی قانون

قدیم زمانہ میں جنگی قید یوں گوئل کردیا جا تا تھا، یہود یوں کے یہاں ندم رف قید یوں کو ہلکہ مقبوضہ ممالک کی تمام عورتوں بچوں حتی کہ جانوروں کو بھی قبل کردیا جا تا تھا، عبدروم اور یونان میں قدرے تخفیف ہوکر بجائے قبل کے غلام بنایا جانے لگا، تا کہ ان سے قائدہ اٹھایا جاسکے، چنانچ قید یوں کی پوری کمائی ان کی ملکیت ہوتی تھی، وہ ان سے انتقاب محنت لیلتے تھے، لیکن ساری محنتوں کے باوجودان کے ساتھ براسلوک کیا جا تا تھا، اگر کوئی قیدی اپنے مالک کی کوئی چیز چرالیتا یا اس کے کا وجودان کے ساتھ براسلوک کیا جا تا تھا، اگر کوئی قیدی اپنے مالک کی کوئی چیز چرالیتا یا اس کے کہ وجودان کے ساتھ براسلوک کیا جا تا تھا، اگر کوئی قیدی اپنے مالک کی کوئی چیز چرالیتا یا اس کے کی تقیل نہیں کرتا تو قبل کردیا جا تا۔

اسلام آیا تواس نے جنگی قید یوں کوغلام بنائے جانے کے اصول کوتو برقر اردکھا،اس لیے کہ دخمن، مسلم قید یوں کوغلام بنا لیتے تھے،اس لیے مجازاۃ کے اصول پر شمنوں کے قید یوں کوغلام بنانے کا جواز رکھا گیا، اسلام نے غلاموں کوآزاد کرنے کے بڑے فضائل بیان کئے، مختلف کفارات اور سزاؤں میں غلام آزاد کرنا تجویز کیا گیا، اس کا فائدہ یہ ہوا کہ جنگی قیدی جو غلامی کی زندگی گذارر ہے تھے، بڑی تعداد میں آزاد ہوئے اور غلاموں کی شرح مسلم معاشرے میں کم ہونے گی، اسلام کی ای تخریک آزادی کا جیجہ کرفتہ رفتہ غلامی انسانی دنیا سے نا پید ہوگئ، اور آج ساری دنیا میں جنگی قیدی جی گرفلام نہیں ہیں۔

اسلام نے قیدیوں اور غلاموں کے ساتھ جس حسن سلوک کی تعلیم دی وہ بھی اپنی مثال آپ بیس، اسلام نے سب سے بہلے بیق صور دیا کہ قیدی یا غلام بھی انسانی برا دری ہی کے فرد ہیں، اور کل وہ بھی تمہاری طرح آزاد متھ حالات زمانہ نے ان کواس حال تک پہونچا دیا ہے، اس لیے ان کے ساتھ ہمدر داند سلوک کرو۔

غزوہ بدر میں فتے کے بعد جنگی قیدی حضور کے سامنے پیش کئے گئے ، تو زبان نبوت ہے جو جملہ صادر ہوادہ غلاموں کے لیے نبوت کا سب سے بڑا عطیہ ہے، حضور نے ارشادفر مایا: یاایهاالناس ان الله قدامکنکم و انعاهم الموانکم به الامس. (۱)

ترجمه: اینوراالله فراالله فران پرتدرت وی جاور کل برجارے بهائی تھے۔

قرآن میں تیر بول کے ساتھ حسن سلوک کرنا ایرار اور مقربین کی مغت قرار دیا گیا۔

ویطعمون الطعام علی حبه مسکینا و یعیماً و اسیواً (۱)

ترجمه: برلوگ بوری محبت و اظام کے ساتھ مکین ، پتیم اور قیدی کو کھانا کا سے بیل ۔

استوصوا بالاسارىٰ خيراً (٣)

ترجمه: قيديول كساته صن سلوك كرنے كى وصيت قبول كرو

چنانچہ حضرات صحابہ کا میرحال تھا کہ جن کے پاس قیدی تھے وہ اول کھانا قید یوں کو کھلاتے اور بعد میں خود کھاتے اور اگر کھانانہ بچتا تو خود مجور پراکتفا کرے۔

مصعب بن عمير كے حقيق بھائى ابوعزيز بن عمير بھى ايك بارقيد ہوكرا ہے ، وہ بيان كرتے بيں كہ ميں انسار كے جس گھر ميں تھا ان كا بيرحال تھا كہ تن وشام جو تھوڑى بہت روثى بنتى وہ جھے كو كھا ديتے اورخود كھور كھاتے ، ميں شرما تا اور جرچند اصرار كرتا كه روثى آپ لوگ كھا كيں كيان نہ مائے اور بہتے كه رسول الله الله الله فيل في تي ہم كوتيد يوں كے ساتھ حسن سلوك كا تھم فرما يا ہے ۔ (٣) مائے اور بہ كہتے كه رسول الله الله فيل في آپ نے بهم كوتيد يوں كے ساتھ حسن سلوك كا تھم فرما يا ہے ۔ (٣) فلاموں كے بارے بيں بھى آپ نے بيدوميت فرمائى:

فاطعمه مماتاكلون واكسوه مماتكسون. (٥)

ترجمه: جوخود کھاتے ہوان کو کھلا دادر جوخود پہنتے ہوان کو پہنا ک

(۱) مجمع الزوائد: ج ۲ /۸۷ (۳) رواه الطبر انی نی الکبیروقال الخافظ آیشنی استاده سن: بحواله میرة المصطفی: ج ارص ۵۵۹م مولا تا ادریس کا ند صلوی

(٣) جُمِع الرواكد: ١٤٢٥ (٥) رواه احدواليوداؤر مكلوة ١٩٢١م)

غلاموں کی بھی مزت نفس ہے، چٹانچ حضور نے قربایا: لاتقل عبدی ولا امتی ولکن قل فتای وفتانی. (۱)

تسرجمه: غلام اور باندى كهكران كومت بكارو، بلكها عمير المسين اور بيني كهر

آوازدو\_

غرض اسلام قیداورغلامی کے بدترین کھات میں بھی عام انسانی حقوق سے قید یول کومحروم نہیں کرتا ،اسلام میں مسلسل قید کااصول نہیں ہے،قرآن میں صراحت کے ساتھ ارشاد فرمایا گیا:

فاذالقيتم الذين كفروا فضرب الرقاب حتى اذا اثخنتموهم فشدوا الوثاق فاما منابعد واما فداء حتى تضع الحرب اوزارها. (٢)

ترجمہ: تمہاراجب کفارے مقابلہ ہوجائے توان کی گردنیں مارو، یہاں تک کہ جبتم ان کی خوب خوزین کی کرچکوتو خوب مضبوط با تدھاو، چھراس کے بعدیا تو بلامعاوضہ یا معاوضہ لے کر چھوڑ دینا ہے جب تک کہڑنے والے اپنے ہتھیار ندر کھدیں۔

حضرت امام شافعی فرماتے ہیں کہ یاتو مال دیاجائے یا قیدی کے بدلے میں قیدی واپس ۱ لیاجائے، جمہور حنفیہ کی بھی بھی ائے ہے۔(۳)

يبى بنياد ہے بين الاقوامى قانون ميں تيديوں كے تبادلے كى\_

(۱) مجمع الروائد: ١٥ (٢) سوره تكه: ١٦

(٣) مدایه: ج۷۷/۵۶ کتاب السیر باب الغنائم قسمها، شرح السیر الکبیر: جسار م ۱۲۸ر (۳) شرح السیر الکبیر: ج ار ۲۷ که انتیل الاوطار: چ که ۱۳۵ ار ۱۵ ماله والسنن: ج۱۲ ر ۲۸ م-۲۹۹ المؤمنون تتكافادهاء هم ويسعىٰ بذهتهم ادناهم وهم يدعلیٰ من صواهم. (۱)

قرجمه: يعنى تمام سلمانول كاخون يكسال فيتى ب،ان كاحچونا بحجونا فروجى سبكى

قرب امان د يسكتا ب، نيز غيرول كمقابل في دوسب ايك متحده طاقت بيل مرف سامان د يسكتا ب، نيز غيرول كمقابل في دوسب ايك متحده طاقت بيل مرف شرب كارشاد ب:

قرب كيم مين ارشاد ب:

وان احدمن المشركين استجارك فاجره حتى يسمع كلام الله ثم

ترجمہ: اورا گرکوئی شخص مشرکین میں ہے بناہ کاطالب ہوتو آپ اس کو بناہ دیجئے تا کہ دہ کلام الہی من لے پھراس کواس کے امن کی جگہ پر پیونچاد یجئے۔

ایسے لوگ نقبی اصطلاح میں مستامن کہلاتے ہیں، مستامن کو دارالاسلام میں زیادہ سے
زیادہ ایک سال تیام کی اجازت دی جاسکتی ہے، اس سے زیادہ قیام کرنا چاہے تو کرسکتا ہے، مگراب
دہذی قرار پائے گا، اور جزیدادا کرنااس کے ذمہ داجب ہوگا۔ (۳)

ذمیوں کو دار الاسلام میں مستقل قیام کی اجازت بھی دی جاسکتی ہے، بشرطیکہ وہ جزیدادا کریں اور جاسوی نہکریں۔ (۳)

جاسوی کی صورت میں عام فقہاء کے نزدیک اس کا ذمہ ساقط تونہیں ہوتا البنتہ وہ ستحق سزا ہوجا تا ہے، اور اس کے لیے ملک بدر کرنے کی سزابھی تجویز کی جاسکتی ہے۔ (۵)

امان دینے کا حق صرف سربراہ حکومت ہی کوئیں عام مسلم شہریوں کوئیمی حاصل ہے، غلام عورت، بوڑھا، غریب اور مفلس شخص امان دینے کا قانونی حق رکھتا ہے، امام مالک اورامام احمد بن حنبال کے نزد کی تو ہر یاشعورلڑکا امان دے سکتا ہے، جا ہے وہ نابالغ ہو، پھر بیدامان صرف مستامن میں کے لینہیں بلکہ اس کے چھوٹے بچوں اور حاصل شدہ دولت سب کے لیے بھی جائے گی، فردا

(١) بخاري كتاب الجياد بإب ذسة المسلمين وجوار بم داحد: ١٥٥٥ من ١٥٥٠ مسلم كتاب الحياب نضائل المدينة ،ج:١٧٢١١١مر

(٢) توب: ٢٠(٣) بدايري في القدير: ١٥٥٠ عدار ٣) بداية: ١٢٥ و١٥٥ مر المسر : ١٣٥ - ١٢٢ - ١٢٢١

فردامرایک کے لیےویزہ مانگنے کی ضرورت بیں ہے۔(۱)

ا مان کے لیے کوئی لفظ یا اصطلاح تخصوص نہیں ہے، ہرایے لفظ سے جس سے امان کامفہوم ادا ہوا مان کے ایک کوئی لفظ یا اصطلاح تخصوص نہیں ہے، ہرایے لفظ سے دا ہوا مان دیا جا سکتا ہے، اسلامی نظام حکومت میں امان لے کرآنے والے مخص کو ابنے نام سے جا کدا داور پر اپر ٹی خریدنے کی بھی اجازت ہے۔ (۲)

اسلام نے بوڑھے، فقیر، اور مریض ذمیوں کے لیے دظیفہ مقررکیا ہے، چنانچہ صزت فالر
بن الولید نے عراق میں جرہ کے سیجیوں کے ساتھ معاہدہ میں بیاعلان کردیا تھا کہ بوڑھے جو کسی کام
کے لائق نہیں رہے، یا جو عیالدار غربت کی وجہ سے مقروض ہوجائے، ان سے جزیہ معاف
کردیا جائے گا، اوران کی اولا دکی کفالت جب تک وہ دارالاسلام میں قیام کرتے رہیں گے
مسلمانوں کے بیت المال سے کی جائے گی۔ (۳)

دمش کے سفر میں حضرت عمر نے معذور ذمیوں کے لے امدادی وظا کف مقرر کرنے کے احکام جاری کئے تھے، اگر کوئی ذمی مرجائے اور اس کے حساب میں جزید کا بقایا واجب الا واہوتو و و اس کے ترک کے تھے، اگر کوئی ذمی مرجائے اور اس کے حساب میں جزید کا بقایا واجب الا واہوتو و و اس کے ترکہ سے وصول نہیں کیا جائے گا، اور نداس کے ورشریراس کا بارڈ الا جائے گا۔ (م)

اسلام نے ان کے ساتھ مساوات کے کیسال مواقع دیے ہیں، تاکہ وہ اسلامی معاشرہ ہیں رہتے ہوئے اپنی صلاحیتوں کے ذریعیدندگی کے تمام شعبوں ہیں ترتی کرے آگے بردھیں، چنا نچہ عبدالعزیز بن مروان کے عہد خلافت ہیں عبدالملک بن ابہر کتابی نے اسکندریہ کو اپنامسکن بنایا، حضرت عمرو بن العاص کے ذمانے ہیں یوحنا ای اسکندریہ ہیں قیام پذیرہوا، عکیم شیو ذرکس اور کیم شیو ذون دونوں رومی الاصل سے ،اورجیو جریوس جو خلیفہ منصور کا طبیب خاص تھا اوراس کا بیٹا کیم بختیدہ وعلی طابیب خاص تھا اوراس کا بیٹا کیم بختیدہ وع طبیب خاص خلیفہ ہارون الرشید نے بھی حاکم بھر و جائے بن یوسف کے ذمانے ہیں بہیں سکونت اختیار کر فی بھیم ختیدہ و کا خاندان تو دی ہے مطابق میں اسکندریہ میں بی مقیم رہا،

<sup>(</sup>١) البدائع: ج عرص ٢- ارميداري: ٢٥ رص ١٥٥ ر ٢) بداري: ٢٥ رص ٢٦ رم ١٦١ مر بدائع المستائع: ١٥ رص ١عر

<sup>(</sup>٣) كتاب الخراج: ٨٥ (١١) كتاب الخراج: ٧٠

مترجم ابن نیم صالح ابن یسهله عبددس ابن یزیدموی ابن امرائل کونی اورطغیوری کے فائدان نے میں اسلامی ماحول ہی میں ترقی کی ، ...... ای طرح بعض فاری ، یبودی اور اهر انی طبیبوں نے مسلم خلفاء کے یہاں رہ کرشہرت حاصل کی ،حتی کہ خلفاء بنوع باسیہ کے زمانے میں تویہ لوگ منصب منازت کے یہاں رہ کرشہرت حاصل کی ،حتی کہ خلفاء بنوع باسیہ کے زمانے میں تویہ لوگ منصب وزارت تک پرفائز تھے ، یہ اسلام کی وسیع انظر فی کی چندمثالیں ہیں ، تاریخ عالم جن کی نظیر پیش وزارت تک پرفائز تھے ، یہ اسلام کی وسیع انظر فی کی چندمثالیں ہیں ، تاریخ عالم جن کی نظیر پیش میں ایک خلامے ۔ (۱)

جنگ کے دوران بھی ذمی اور متامن کو تجارت کی آزادی حاصل رہے گی ، صرف اسلحہ اور جنگی سامان کی تجارت پر پابند کی عائد ہوجاتی ہے ، جب کہ امام شافعی اس کی بھی اجازت دیتے جس کہ امام شافعی اس کی بھی اجازت دیتے جس ۔ (۲)

اگرکوئی حربی امان حاصل کر کے دارالاسلام آئے ادر اپنا مال کی مسلمان یاذی کے یہاں امان درکھ کر یابطور قرض دے کراپ وطن لوٹ جائے ، تو اگر اس کی واپی محض تجارت ، یاسفارت ، یا تفریح کی غرض ہے ہوئی ہوستقل اپنے وطن نہ لوٹا ہو، تو دارالاسلام واپسی پر آئی جان ، مال ، اور تمام چیز وں کی امان برستور باقی رہے گی، لیکن اگرستقل چلا گیا اور پھر دارالاسلام آئے تو جان کی امان ختم ہوگی ، اب دوبارہ ہوجائے گی البتہ مال کی امان باقی رہے گی ، اس لیے کہ واپسی کی بنا پر جان کی امان ختم ہوگی ، اب دوبارہ اس کوئی امان لین ہوگی ، لیکن مال دار الاسلام ہیں موجود ہے، اس لیے اس کی امان باقی رہے گی۔ (۳) اس طرح آگر کوئی متامن دارالاسلام پیا دار الاسلام پیا دار الحرب ہیں رہتے ہوئے ویک ہیں مادا اس فران ہو ایک ہوئی قید ہوں کے لیے دین الاقوامی قانون ہوئی قید ہوں کے لیے دہ سے جسم وجودہ بین الاقوامی قانون جائے تو صربی ان اور الاسلام ہیں ہوئی ایک مثال ہے ہے کہ وجودہ بین الاقوامی قانون جائے تو صربی اس کا جو مال دارالاسلام ہیں ہوئی ایک درشکو واپس دیا جائے گا۔ (۳)

<sup>(</sup>۱) شريحة الله وشريحة الانسان: ۲۰ مر (۲) روالحق رعلى الدر الحقار: ٢٠٨م ١٩٢١م-٢٠٨م

<sup>(</sup>٣) مقدمه سرکیر: ج ارس ۹۰ در مطبوعه جامعه قابر ۱۵ عالمگیری: ج۲رس ۲۳۵ (۳) بحرالرائن: ج۵رس ۳۵۱ر

تید ہوں کو خلام بنانے کی اجازت نیں دیتا ،اور ان کی فرید وفرو دست پر پابندی عائد کرتا ہے، کین سیاک دیٹیت سے خلام بنا تا اس کے نزویک جائز ہے،اور اس کے نت نے طریقے ایجا وکر لئے مجھے جیں اس لیے اب دنیا کو انفر اوی یاشخصی غلامی کی ضرورت باتی نہیں رہی۔

جمہوریت اور نام نہاد مساوات کے دور میں بھی سفید فام کوسیاہ فام پر ترجیح ماصل ہے، چنانچہ امریکہ نے ولایت متحدہ میں مرخ فام باشندوں کے لیے سیاہ فاموں سے الگ قانون بنار کھا ہے، اور ان کے ساتھ بدترین معالمہ کیا جاتا ہے، امریکہ کے سیاہ فاموں کے رہنماوقا کہ ''مالکرم اکس'' نے مجلّہ ''منبرالاسلام'' کے لیے جمادی الاولی مراسلاہ مطابق سم 191ء میں انٹرویود سے ہوئے کہا تھا کہ امریکہ میں سیاہ فام کے ساتھ جو براسلوک کیا جارہ ہے تاریخ اسکی نظیر نہیں پیش کرسکتی، ہردوز یہاں بے گناہ امریکی وحثی پولیس کے مظالم کی بھینٹ چڑھتے رہتے ہیں، ان کا تصور صرف انتا ہے کہ وہ اپنے وطن میں بنیادی حقوق ومساوات کے طلبگار ہیں، جواتوام متحدہ کے انسانی حقوق کے چارٹر میں مندرج ہیں۔ (۱)

## ادارة اقوام كاتصور

بیسوی صدی میں دو بھیا تک عالمی جنگیں ہوئی ہیں، غیر منصفانہ جنگوں کے اس سلاب تظیم
کور و کئے کے لیے مغربی اقوام میں کسی قومی ادارے کے قیام کا تصور پیدا ہوا، چنا نچر انجمن اقوام
کا قیام عمل میں آیا، اور اس کے لیے با قاعدہ دستور مرتب کیا گیا، دستور کی دفعہ ۱۸ میں صراحت کی گئی
کہ المجمن کے تمام اراکیس پرفرض ہوگا کہ وہ جر ملک کی خود مختاری اور سالمیت کا احترام و تحفظ کرتے
ہوئے امن وامان قائم رکھیں، اگر کسی ملک نے دوسرے پرحملہ یا دست درازی کی کوشش کی تو انجمن
اقوام اس کے خلاف سخت ترین اقد امات کرے گئی مگر جب ۱۹۳۹ء میں حبشہ پر بغیر کسی جواز کے حملہ
کیا گیا تو انجمن اقوام تصویر بنی دیکھتی رہی اور حملے کے خلاف کوئی قرار دادمنظور کرنا تو در کناراس کی

دمت تک ندکری ، استام - ۱۹۳۵ء علی دومری عالمی جگ کی امل مرد کرنے جی ہمی الجمن اقرام ناکام ربی ، اور اپنی موت آپ مرکل ۔

اس کے بعدمطرفی ملکول نے اس کی جگہ دوسرانسہ زیادہ متحرک اور طاقتور ادارہ ''اقوام مترو" (بوراین، او) کے نام سے قائم کیا، سب سے پہلے سرموار میں ومرش اوکس کانفرنس (وافتکنن) میں خور وفکر کے لیے منعقد ہوئی ،اور پھر سان فرنسکو میں پیاس (۵۰) دوست مما لک کے نمائندوں نے ۲۲رجنوری ۱۹۴۵م ہواین او کے منشور و پردشخط کئے اس نے ادار و کے لیے دستور سازی کے وقت سابقہ دستور کی کی کا تافی کالورااہتمام کیا گیا، مگراس ادار و رہمی چند بری طاقتوں کواپیا قانونی تسلط دیا گیا ہے جس کی بنایر بیادار وکسی صورت میں جمہوری طور پر کارکر دنیس بن سکتا، چنانچدامر بکداس ادارے کا اہم ترین رکن ہوتے ہوئے بھی اس کی یاس شدہ قر اردادوں پھل نہیں ...ای طرح اقوام متحدہ کے دستوریس دفعہ ۳۹ سرتا ۴۵ مرکی روسے یا نجے بڑی طاقتوں امریکہ، روس، فرانس، برطانیہ، اور چین، کوستقل ممبر کا درجہ دیا گیا ہے، اور مجلس کے یاس کردہ کمی بھی قرار داد کے خلاف ویٹو یا در (حق تنیخ) کا استعال کر کے دواس کونا قابل ممل اور نا قابل نفاذینا سکتے ہں، ان میں سے ہرایک ملک کو بیا اختیار حاصل ہے، ظاہر ہے کہ الی صورت حال میں بیادارہ بالكل ميم عني موكرره جاتا ہے۔

پھراگرتمام مما لک بشمول فدکورہ پانچ مما لک کسی قراردادکو باتفاق رائے منظور بھی کرلیں تب مجی اس قرارداد کا نفاذ آسان نہیں ،اس لیے کہ اقوام متحدہ کے پاس بین الاقوامی فوج اتن نہیں ہے جو قوت کے بل پرکسی قانون کو نافذ کر سکے، اس کی ایک مثال اسرائیل ہے، کا اوا میں مجلس نے میہ پاس کردیا کہ اسرائیل نے عربوں کی زمین پر جو قبضہ کیا ہے وہ ناجا کز ہے اسرائیل فوراً اس کو خائی کردے، اس قرارداد کو با تفاق رائے منظور کیا گیا،اور کسی مستقل مجر ملک نے اس کے خلاف حق شمنیخ کا استعمال بھی نہیں کیا، گراسرائیل نے اس کو منظور نہیں کیا اوراقوام متحدہ اس سے اس قرارداد کی تھیل نہراسکا میں موجود ہیں، جو واضح طور پر اقوام متحدہ اس سے معنی ادارہ ثابت نہراسکا ،اس طرح کی متعدد مثالیں موجود ہیں، جو واضح طور پر اقوام متحدہ کوایک بے معنی ادارہ ثابت

كرتي بيں۔

ادارہ اقوام کا یہ تصور جود دیمیا تک جگوں کے بعد مغربی د ماغوں میں بیدا ہوا، قرآن نے مکوں کے ایسے سیاسی اور فوجی تنازعات کے تصفیہ کے لیے تیرہ صدی قبل ہی اس طرح کی مجلس کا تصور دیا ہے، جس کی بنیاد پر بردے سے براادارہ قائم کیا جاسکتا ہے، قرآن نے اس ادارہ کو حقیق معی میں غیر جانبدار ادر بیئة حاکمہ قرار دیا ہے، اور فریق ملکوں پر اس کے فیصلوں کی تعیل لازم کردی ہے، قرآن پاک کی آیت ذیل میں یہ تصور صاف طور پردکھائی دیتا ہے۔

وان طائفتان من المومنين اقتتلوا فاصلحوا بينهما فان بغت احداهما على الأخرى فقات لوا التي تبغى حتى تفي الى امر الله فان فاء ت فاصلحوا بينهما بالعدل (١)

قسرجمه: اگرایمان والوں کے دوگروہ آپس میں لڑ پڑیں تو ان کے درمیان سلح کرائ، اگرایک دوسرے پرزیادتی کر بیٹھے تو زیادتی کرنے والے گروہ کی سرزنش کرواوراس کے خلاف فوجی کارروائی کرد، یہال تک کہ وہ تھم الی کی طرف لوٹ آئے، اگرلوٹ آئے تو دونوں کے درمیان عادلانہ طور پرسلح کرادو''

بیت میں دراصل ہے ایک بین الاقوامی قانون ہے، کین دراصل ہے ایک بین الاقوامی قانون ہے، جو کہ مسلمان احکام الاقوامی قانون ہے، جو کہ مسلمان احکام شرعیہ اور قانون اسلامی کے اولین مخاطب ہیں اس لیے آیت پاک میں ان کا ذکر کیا گیا، درنہ یہ قانون کی بھی فریق مما لک کے لیے قابل مل ہے، اور کہنا جا ہے کہ قرآن ہی نے سب سے پہلے قانون کی بھی فریق مما لک کے لیے قابل مل ہے، اور کہنا جا ہے کہ قرآن ہی درمیان بیئة حاکمہ الک طرح کے کی ادار واقوام کا تصور دیا، جو غیر جانبدار ہواور مما لک واقوام کے درمیان بیئة حاکمہ کا کردار اداکرے، مغرفی ملکول میں بیقور اسلام بی سے متعاد ہے۔ (۲)

# آج دنیا کو پھراسی قانون کی ضرورت ہے

اسلام ایک کمل دین اور کمل قانون ہے، یہ ساری انسانیت کے لیے ایک فطری قانون ہے، اسلام کے قانونی مندرجات اور تفصیلات کا منصفانہ مطالعہ ہرانصاف پرست محقق کوای نتیج پر پہونچائے گا، اس میں وہ جامعیت ہے جس کا کوئی قانون اور کوئی ند ہب مقابلہ نہیں کرسکا، صدیوں سے انسان قانون سازی کے میدان میں کوشش کررہائے اگر چیکہ اس میں الہی قوانین سے بوی حد تک استفادہ کیا گیا ہے، لیکن اس کے باوجود ابھی تک کوئی ایسا کھمل قانون وضع نہ کیا جاسکاجس کونا قابل ترمیم قراردیا جائے اور انسانی جذبات وافعال کا کمل آئینہ دار اس کو کہا جواشے، سی جواشے کوکائل وکمل بھی کہتا ہے اور نا قابل شمنیخ بھی جواشے، سی سے جواشے کوکائل وکمل بھی کہتا ہے اور نا قابل شمنیخ بھی قراردیتا ہے۔

اليوم اكملت لكم دينكم واتممت عليكم نعمتى ورضيت لكم الاسلام ديناً (۱)

قرجمه: آج میں نے تہارے لیے تہارادین کمل کردیا بتم پراپی تعتین تمام کردیں ،اور بحثیت دین اسلام کو پند کیا۔

ونزلناعليك الكتاب تبيانالكل شئى وهدى ورحمة وبشرى للمسلمين. (٢)

ترجمہ: اور ہم نے آپ پر کتاب نازل کی جس میں ہر چیز کا واضح بیان اور مسلمانوں کے لیے ہدایت ورحمت اور بشارت موجود ہے۔ قرآن ایسے اصول وکلیات سے بحث کرتا ہے جن پر جرز ماند اور جرخطہ میں پیش آسنے والی جزئیات کو مطبق کیا جا اور جروور کے حالات وواقعات کے لیے قرآنی نظائر وامثال سے بروشی حالات وقاقعات کے لیے قرآنی نظائر وامثال سے روشی حاصل کی جا سکتی ہے، قرآن کا بید عوی واقعات و تجربات کی روشتی میں بالکل ورست ہے۔ وقتی حاصل کی جا سکتی ہے، قرآن کا بید عوی واقعات و تجربات کی روشتی میں بالکل ورست ہے۔ ولقد صوربنا للناس فی ہذا القرآن من کل مثل (۱)

و تعد صوبت سے ہیں۔ ترجہ ہے: اور ہم نے اس قرآن میں لوگوں کے لیے ہر طرح کی مثالیں بیان کردی ہیں۔

اور اس کا اعتراف اپنے الفاظ میں قانون کے مغربی ماہرین نے بھی کیا ہے، کر شریعت اسلامی میں زندگی کے تمام مسائل ومشکلات کے حل کی پوری صلاحیت موجود ہے، متعدد سمیناروں میں ان ماہرین نے با قاعدہ بیقر اردا دمنظور کی کہ شریعت اسلامی بھی قانون سازی کے عام مصاور میں سے ایک مصدر ہے، اس میں ارتفاء کی پوری صلاحیت موجود ہوئی اور یہ قرار دا داس 19 یقانون مقارن کی بین الاقوامی کا نفرنس (منعقدہ لا ہای) میں منظور ہوئی کی جراس کی تجدیدائی شہر میں ہونے والی دوسری کا نفرنس (مرسول یا) میں ہوئی نیز اس طرح کی ایک قرار دا دوکلاء کی بین الاقوامی کا نفرنس (منعقدہ لا ہای) میں منظور ہوئی۔ ایک قرار دا دوکلاء کی بین الاقوامی کا نفرنس (منعقدہ لا ہای میں ہوئی نیز اس طرح کی ایک قرار دا دوکلاء کی بین الاقوامی کا نفرنس (منعقدہ لا ہای میں بھی منظور ہوئی۔

حقوق مقارند کی بین الاقوامی اکیڈی کے شعبہ شرقید نے اوائے میں فقد اسلامی میں بحث و تحقیق کے لیے بیرس یو نیورٹی کے کلیہ الحقوق میں ' ہفتہ فقد اسلامی' کے نام سے کانفرنس منعقد کی ،اس میں حقوق کی تمام کلیات کے عربی اور غیرع بی اسا تذہ ،از ہر کی کلیات کے اسا تذہ اور فرانس اور دیگر مما لک میں وکالت اور استشر اق سے وابستہ متعدد ماہرین کے اسا تذہ اور فرانس اور دیگر مما لک میں وکالت اور استشر اق سے وابستہ متعدد ماہرین کو وعوت دی گئی ،اس میں مصر سے از ہراور حقوق کی کلیات کے چار ارکان نے اور سوریا کے کی تاریخ فقہی موضوعات بی کلیۃ الحقوق سے دوارکان نے نمائندگی کی ، ان مہمان اراکین نے پانچ فقہی موضوعات بی کلیۃ الحقوق سے دوارکان نے نمائندگی کی ، ان مہمان اراکین نے پانچ فقہی موضوعات بی

- (١) اثبات الملكية
- (r) الاستملاك للمصلحة العامة
  - (٣) المستولية الجنائية
- (٣) تأثير المذاهب الاجتهادية بعضها في بعض
  - (۵) نظرية الربافي الاسلام

مناقشات کے دوران ان کے بعض ارکان جو سابق میں پیرس میں وکالت کے نقیب رہ چکے تھے، اٹھ کر کھڑے ہوئے اور کہا کہ:

میں جران ہوں کہ کیسے طیق دوں اس کہانی کے درمیان جوابتک فی جاتی تھی اور آج کے
اس انکشاف کے درمیان ، ایک زمانہ تک یہ باور کرایا گیا کہ اسلامی فقہ ایک جامداور غیر ترقی پذیر
قانون ہے، اس میں قانون سازی کی اساس بننے اور عصر جدید کی ترقی یا فقہ تغیر پذیر دنیا کے مسائل
حل کرنے کی صلاحیت نہیں ہے، جب کہ آج کے محاضرات ومناقشات سے ظاہر ہوتا ہے کہ اسلامی
قانون کے حلق سے یہ غروضہ بالکل بے بنیاد ہے اور دلائل و براہین اس کے خلاف ہیں۔

چنانچه مفته فقه اسلامی کے اختام براس کانفرنس نے درج ذیل تجاویز منظور کیں۔

- (۱) حقوق کے بارے میں قانون سازی کے نقط ُ نظر سے فقہ اسلامی کے سرچشموں کی بڑی اہمیت ہے ادراس میں کسی شبہ کی گنجائش نہیں ہے۔
- (۲) حقوق کے اس عظیم مجموعے میں ندا ہب فقہیہ کا اختلاف دراصل معانی ومفاہیم اوراصول وکلیات کا برداسر مایہ ہے، جومقام حیرت ومسرت ہے، ادر جن کی وجہ سے فقد اسلامی زعمگ کے تمام ترجد بیرتقاضوں اور قانونی ضروریات کی بھیل کرسکتی ہے۔

ان سمینار دل نے عرب کے ماہرین قانون کو بھی موجودہ تو انین پرنظر فانی کی دعوت وی، اور سمینار دل نے عرب کے ماہرین قانون کو بھی موجودہ تو انداور ہر خطد کے اور ان کے ذہنوں کو اس جانب متوجہ کیا کہ شریعت اسلامید ایک ترقی پذیر، اور ہرزمانداور ہر خطد کے مسائل وجزئیات کی تطبیق دینے والی ابدی شریعت ہے اور جولوگ دنیا کو شریعت اسلامی کی طرف مسائل وجزئیات کی تطبیق دینے والی ابدی شریعت ہے اور جولوگ دنیا کو شریعت اسلامی کی طرف

رجوع کرنے کی دعوت ویتے ہیں ،اوراد کام اسلامی کے علادہ کی قانون کو تبول کرنے کے لئے تیار نیس ہیں ،ان کا دعویٰ درست ہے۔

د اكثر عبد الرزاق السهوري مرحوم كهتے بين:

میرف شریت اسلامیه بی ہے کہ اگراس کی روح ، مزاخ ، اورائکی تمام تغیبات سے
پوری بھیرت مندانہ آگا بی عاصل کر لی جائے تو یہ عظیم سرماییہ ہمارے قانون ، فیصلوں اور عمل قانون سازی میں ایک نی زندگی اور روح استقلال بیدا کرسکتا ہے ، مجرہم اس نی روشی شی سارے عالم کا مطالعہ کر سے جیں ، اور اس کی بدولت عالمی شقافت کے تمام گوشوں پر قانونی روشی ڈال سکتے جیں ۔ (۱)

ڈاکٹر سعید مصطفی السعید اپ رسالہ ' نظریہ اسا ، قاستعال الحق'' کے آخر میں رقم طراز جیں :
مناسب معلوم ہوتا ہے کہ ہم اپنی بحث کا اختیام اس طرف اشارہ کرتے ہوئے کریں کہ ہم قانون کے معاطم میں دوسر ہے کہ بھی جدید ترقانون سے بے نیاز جیں ، اور جس شریعت اسلامی فی معامل میں دوسر کے کہ جم دور کی رہنمائی کی ، اور اس کے مسائل و مشکلات کو لیک یا ، فیصل کیا ، فیصلہ بی خانون سازی اور تحد نی اور اس کے مسائل و مشکلات کو لیک یہ نے تھی وہ ہرجد یہ سے جدیوتر قانون سازی اور تحد نی اور اس کے مسائل و مشکلات کو لیک یہ کی ک

ان سمیناروں اور کانفرنسوں کے بڑے خوشگوار اثرات قانونی دنیا پر پڑے، اور پوری دنیا قانونی رہنمائی کے لیے شریعت اسلامیہ کی طرف متوجہ ہوگئ، مثلاً منحرف مصرفے اپنا جدید قانون تمریحات تمرن تیار کیا تو اسلامی قانون کوایک بڑے ما خذکی حیثیت سے سامنے دکھا اور اس سے خاصا استفادہ کیا، استفادہ کا تذکرہ تو تفصیل طلب ہے، البتہ بعض اشارے (جن کا ذکر ڈاکٹر احمد فراج حسین نے کیا، استفادہ کا تذکرہ تو تفصیل طلب ہے، البتہ بعض اشارے (جن کا ذکر ڈاکٹر احمد فراج حسین نے کیا، استفادہ کیا ہے،) پیش خدمت ہیں۔

(۱) حق کے غلط استعال کا نظریہ۔

بوري صلاحيت رکھتي ہے۔ (۲)

<sup>(</sup>١) مقدمة النظرية العامة لما لتزام للدكور السنهوري

<sup>(</sup>٢) بحواله: تاريخ فمفقه الاسلامي: د كوّراح د فراج حسين: ١٨ر

- (٢) حالدوين-
- (۳) غیرمتوقع حوادث کی بنیاد\_
- (۴) مانی معاملات میں مجلس عقد کامفہوم۔
  - (۵) وتف کواجرت بردینا۔
    - (۲) مئلەتھىم-
  - (٤) زرگ زينات كوكرايه يرلگانا\_
- (٨) كرايد يرلى جونى زمين كى بيداوار تباه جوجانے كامسكا
  - (٩) متاجر كي موت يرعقد اجاره كااختيام ـ
    - (۱+) غرر کی بنیاد پرعقدا جار ۵ کانخ۔
      - (۱۱) حالت مرض الموت ميں بيج \_
        - (۱۲) نفرن
  - (۱۳) کرایه برحاصل کرده جا ندادش شجر کاری۔
    - (۱۹۲) علو، مقل اور مشترک و بوار کے مسائل۔
      - (١٥) الميت.
        - (۱۲) هير
        - (۱۷) شفعه\_
  - (۱۸) تر که کی تقسیم دین کی ادائیگی کے بعد ہی ہوگا۔
  - (19) مفقو والخيراورزوج عائب كيمسائل وغيره-

ان تمام مسائل میں مصری قانون نے اسلامی فقہ کے احکام کو پڑی حد تک برقر ارد کھاہے، اور قانون مدنی کے مادہ ۳۲ مرمیں عملی زندگی میں اسلامی فقہ کے ان مسائل واحکام کی زبروست اہمیت کااعتراف کیا ہے۔ معرفے اسلامی نقد کو عام سرکاری ما خذیس سے ایک ما خذ تنکیم کیا ہے، اس کی مراد موں مادہ اول کے دوسر نے قتر سے میں کی گئے ہے ، کہ: (ا) مادة (۲) فقرہ

اگرکوئی تشریعی صراحت موجود ند بوتو قاضی کے فیصلے کی تطبیق مقتضائے خرف کے مطابق کی جاسکتی ہے اگر کوئی تشریعی موجود ند بوتو شریعت اسلامیہ کے بنیادی ما خذکی طرف رجوع کیا جائے ۔ جاسکتی ہے اگر عرف بھی موجود ند بوتو شریعت اسلامیہ کے بنیادی ما خذکی طرف رجوع کیا جائے گا۔ اگر دو تھم یہاں بھی نہ طے تو قانون طبعی اور عد التی تو اعدے مطابق فیصلہ کیا جائے گا۔

اس صراحت کی روشی میں دستوری تفریعات اور عرف کی عدم موجودگی میں مقد مات کے فیط کے لیے شریعت اسلامیہ تیسرے ما خذکی حیثیت رکھتی ہے، غیر اسلامی معر میں یہ ایک بوی بیش رفت ہے، اور اس طرح قانونی ماہرین بالخصوص فقہاء اسلام کے لیے بودی گنجائش بیدا ہوئی ہے ، کہ مرکاری ما خذکی حیثیت سے اسلامی قانون سے زیادہ استفادہ کریں، اور اس ہدف تک پہونچ کی کوشش کریں جو اسلامی قانون کو اولین ما خذکا درجہ عطا کرے۔

چنانچاس کے بعد متحدہ عرب جمہوریات نے جب اپنادستور مرتب کیاتواس میں شریعت اسلامیہ کوتشریعی اساس قرار دیا، ای طرح مصری حکومت نے جب دوبارہ اپنے دستور کی ترتیب کا کام انجام دیا، تواس نے ہرقانون میں اسلامی احکام کے التزام کی ہدایت دی ، اوراس کو دستور کالازمی ہزوقر اردیا۔

اس کا قدرتی تقاضا یہ ہے کہ شریعت اسلامیہ کو یو نیورسٹیوں میں بحث و تحقیق کے لیے سی مقام ملے، اس لیے کہ دنیا کا کوئی قانون اور دستوراس کا مقابلہ بیس کرسکتا، اور دنیا کے زیادہ ترقوانین اس سے ما خوذ ہیں، اگر واقعہ یو نیورسٹیوں میں تحقیق ور پسر ہے کے شعبہ میں اسلامی قانون کومطالعہ کا خاص موضوع بنایا جائے تو وہ دن دور نہیں کہ دنیا کے تمام قوانین اس کے سامنے سرگوں موجوا کیں گے۔

چنانچ عربی یو نیوزمیٹیوں کے اتحاد نے یو نیورسٹیوں کے متعلقہ تمام کالجوں کے ذمہ داروں کو

اس کے فیاف بہلوؤں پر مناقشہ کیا گیا اور کانی بحث و تجیم کے بعد اسلامیہ کو انون سے اسلامیہ میں موروہ ہمار است کا موضوع بنایا جا کہ بلاد عرب کے تمام کلیات الحقوق میں شریعت اسلامیہ کو قانون کے سرکاری ما خذکی حیثیت ہے تھیں اور در است کا موضوع بنایا جائے ، دوسری کا نفرنس مارچ ہم کے وائے میں بغداد یو نیورٹی میں ہوئی اس میں اور در است کا موضوع بنایا جائے ، دوسری کا نفرنس مارچ ہم کے وائے میں بغداد یو نیورٹی میں ہوئی اس میں اس کے مختلف بہلوؤں پر مناقشہ کیا گیا اور کانی بحث و تحیص کے بعد بعض سفار شات منظور ہوئی ان میں میں اہم ترین حصدوہ ہے جو ملک کے وستوری حقوق کی روشن میں شریعت اسلامیہ کو قانون سازی کا مرکزی ما خذینا نے کی سفارش کی گئی تھی ، سفارشات میں کہا گیا تھا۔

، و کے صدیول کے تجربے نے ثابت کردیا کہ شریعت اسلامیہ میں بلاد عربیہ اور بلا داسلامیہ ے جملہ مسائل کے لیے ایک مکمل قانونی نظام بننے کی پوری صلاحیت ہے، اگر آج عرب ممالک کے بوے علاقے میں جدید نظام قانون آنے کے بعد شریعت اسلامیہ کے بعض مسائل موجودہ حالات منطبق محسوس نبيس موت تواس ميس شريعت اسلاميه كاقصور نبيس بلكهاس كي وجوبات دراصل يجهادر ہیں ،جن میں سب سے اہم ترین وجہ مغربی استعار کا وہ خطرناک منصوبہ ہے جس کے تحت وہ شریعت اسلامیه کی جگه کوئی دوسرا متبادل قانونی نظام لا ناجا بهتا ہے، اوراس کی دلیل میہ که یہال شریعت اسلامیہ عالم عرب کے بوے صے کی ممل قانونی کفالت کردہی تھی، ادراس میں کی نقص باتھی كااحساس نه موتا تها، ال ليه آج بهي ال كو بحثيت نظام قانون رياستول برعا كدكيا جاسكتا ہے، مجر ہماراایمان ہے کہ شریعت اسلامیہ میں عرب کی قومی خصوصیات کی بھر پور رعایت کی گئی ہے، اور بیہ ہمارا فطری ثقافتی ، قانونی ورشہ ہے، اس لیے عرب قومیت کے عناصر کی تکمیل کے لیے بھی ضرورت ہے ك شريعت اسلاميكووا حدعر بي قانوني ما خذكي حيثيت سے اختيار كيا جائے۔ استمهيدي روشي مين كانفرنس سيسفارشات پيش كرتى ہےكه:

(۱) فقد اسلامی کی تحقیق و در است پرخصوصی توجد دی جائے، اور اس لحاظ ہے ایک فروری قدم ریجی اٹھایا جائے کہ حقوق وشریعت کی تمام کلیات اور اواروں میں اس طرح ان تمام جامعات میں جن میں شریعت اسلامیہ کے علوم پڑھائے جاتے ہیں، فقد اسلائی کا قابلی مطالعہ کرایا جائے ، اس سے ایک طرف شریعت اسلامیہ پراحاد بحال ہوگا، دوسرے بحیثیت ما خذ اکل امیت وافاد بہت زیاد والمجی طرح واضح ہو سکے گی۔

(۲) یدکانفرنس ان تمام حرب حکومتوں کولوجہ دلاتی ہے جن کے دساتیم میں شریعت اسلامیہ کو بنیادی اور مرکزی ما خذ کا درجہ دیا گیا ہے، اور یہ نظری کی گئی ہے کہ ریاست کا ند بہب اسلام ہوگا، کہ وہ اپنی ان قانونی نظر بحات کو کملی طور پر نافذ کریں، اور محض قانونی دستاویز کی زینت بنا کرند دھیں۔(۱)

واقد سے کہ اسلامی قانون جہا قانون ہے جواصولی اور فکری طور پر بھی کھمل قانون ہے،
اور جس نے تاریخ کے ایک طویل عرصہ تک یوی حکومتوں کی کھمل رہنمائی کی ہے، انتہائی ترقی یافتہ
اور علی دور میں واحد نظام قانون کی حیثیت سے رائج رہا ہے، اور اس پوری مدت میں بھی ایر انہیں
ہوا کہ شریعت اسلامیہ کی جزئیہ یامشکل کو گل کرنے میں ناکام رہی ہو، یہ خالف فطری قانون ہے،
جب تک بیدکا نئات فطرت قائم ہے، یہ قانون بھی قائم رہے گا، اور تاریخ انسانی کے کسی مرحلے میں یہ
قانون ناتھ و ناکام خابت نہیں ہو سے گا، یمکن ہے کہ ہماری بعض کو تا ہوں اور عیار دشمنوں کی
جالا کیوں کے سبب اس قانون کو ہٹا کر دوسرا قانون انسانوں پر مسلط کردیا جائے، لیکن ممکن نہیں کہ
جو، ملکہ واقعہ ہے کہ فطرت کی جس قدر تسکین اس قانون فطرت سے ہو سکتی ہے، کی اور قانون سے
ہو، ملکہ واقعہ ہے کہ فطرت کی جس قدر تسکین اس قانون فطرت سے ہو سکتی ہے، کی اور قانون سے
ہو، ملکہ واقعہ ہے کہ فطرت کی جس قدر تسکین اس قانون فطرت سے ہو سکتی ہے، کی اور قانون سے
ہمر، ملکہ واقعہ ہے کہ فطرت کی جس قدر تسکین اس قانون فطرت سے ہو سکتی ہے، کی اور قانون سے
ہمر، ملکہ واقعہ ہے کہ فطرت کی جس قدر تسکین اس قانون فطرت سے ہو سکتی ہے، کی اور قانون سے
ہمر، ملکہ واقعہ ہے۔ کہ فطرت کی جس قدر تسکین اس قانون فطرت سے ہو سکتی ہے، کی اور قانون سے
ہمر، ملکہ واقعہ ہے۔ کہ فطرت کی جس قدر تسکین اس قانون فطرت سے ہو سکتی ہے، کی اور قانون سے ہو سکتی ہے، کی اور قانون سے کہ فیل ما گیا:

وان هذا صراطى مستقيماً فاتبعوه ولاتتبعوا السبل فتفرق بكم عن سبيله ذلكم وصاكم به لعلكم تتقون (١)

ترجمه: اور بیشک بیمیری سیدهی راه ب،اس کی اتباع کرو،اور دنیا کے دیگر راستوں

<sup>(</sup>۱) تاریخ الفصه الاسلامی:۱۹-۲۰ رمللد کوراح قراح حسین

ے پیچے نہ چلو، کرتم اپنی راہ سے بھٹک جاؤ، اس کی دمیت تم کو کی جاتی ہے، تا کہ تقویٰ ادر احتیا ہو کی زعر کی گذارو۔

اور حضورا كرم عليك في أرشا وفر مايا:

لقدتركت فيكم امرين لن تضلوا ماتمسكتم بهماكتاب الله وسنتي. (٢) ترجمه: میں نے تمہارے پاس دوچیزیں چھوڑی ہیں، جب تک ان پھل پیرار ہو مے مراہیں ہوگے۔

- (۱) كتاب الله
- (۲) دوسرے میری سنت\_

اسلامی فانون کےخلاف فاطفہمیوں کاازالہ

# اسلامی قانون پر کئے جانے والے شہوراعتراضات کے جوابات۔

مرخ فقه اسلامی اور قانون روما کااصولی موازنه۔

انسانی قوانین براس کے انزات-انسانی قوانین براس کے انزات-

#### بسم اللدارحن الرحيم

"اسلامی قانون" بی آج بھی دنیا کی تمام قانونی اور معاشرتی مشکلات کاص ہے، کر بعور کے مشکلات کاص ہے، کر بعور کے مشکل اور تعنی اس کے مشکار جیں، اس کیے مناسب معلوم ہوتا ہے کا میں باب کے تحت اسلامی قانون کے تعلق سے بعض غلط نہمیوں پر گفتگو کی جائے۔

#### (۱)اسلامی حدود:

بعض لوگوں کو اسلامی حدود کا نام من کر بڑی وحشت ہوتی ہے کہ اسلام نے بعض برائم کی بری مخت سرائم کی بین بھٹلا حدزنا ،حدسرقہ وغیرہ ، مگروہ بی بھول جاتے ہیں کہ اسلام نے ان جرائم کی بین بھٹلا حدزنا ،حدر ان شرطوں کی رعابت کے ساتھ مشکل ہی ہے چنر کیس جنرکیس ایسے چنرکیس ان حدود کا نفاذ ہو سکے۔

حدود در کے بارے بین اسلامی ضابطہ بیہ ہے کہ '' حدود شبہات سے ساقطہ وجاتے ہیں۔''
دوسری بات میہ ہے کہ اسلام ، قانونِ تعزیرات کے نفاذ کے لیے ایک مکمل نظام رکھا ہے ،
جس سے الگ ہوکر نہ قانون کی معنویت باتی رہتی ہے ، اور نہ قانون کا نفاذ ممکن ہے ، اسلام ایک خصوص نظام زندگی پیش کرتا ہے ،
زدیک قانون کی حیثیت '' کل'' کی نہیں '' جز'' کی ہے ، اسلام ایک خصوص نظام زندگی پیش کرتا ہے ،
ایک فیاض ، پاکیزہ اور محفوظ معاشر سے کا نقشہ اس کے پاس ہے ، جب تک وہ مخصوص نظام اور مطلوب معاشرہ پیر ہوتا، قانون کے نفاذ کے کوئی معنی نہیں ہیں ، نظام زندگی سے الگ ہوکر محض کا بول معاشرہ پیر ہوتا، قانون کے نفاذ کے کوئی معنی نہیں ہیں ، نظام زندگی سے الگ ہوکر محض کا بول سے قانون تعزیرات کو لکال کرعد التوں میں نافذ کر دینا حقیقی اسلام نہیں ہے ، اسلام کی بھی دفعہ نفاذ کے لیے ایک ماحول تیار کرتا ہے ، اور پہلے ان محرکات واسباب کے ذریعہ نفاذ کے لیے ایک ماحول تیار کرتا ہے ، اور پہلے ان محرکات واسباب کے ذریعہ قانون کو نافذ کرتا ہے ، اور پہلے ان محرکات واسباب کے ذریعہ قانون کو نافذ کرتا ہو تا نون کو نافذ کرتا ہے ، اور پہلے ان محرکات واسباب کے ذریعہ قانون کو نافذ کے لیے ایک ماحول تیار کرتا ہے ، اور پہلے ان محرکات قانون کو نافذ کرتا ہے ، اور پہلے ان محرکات واسباب کے ذریعہ قانون کو نافذ کو کے لیے ایک ماحول تیار کرتا ہے ، اور پہلے ان محرکات واسباب کے ذریعہ قانون کو نافذ کی کرتا ہے ، اور پہلے ان محرک تیا تھے تو تا نون کو نافذ کرتا ہے ، اور پہلے ان محرک تیا تھا تھوں کو نافذ کرتا ہے ، اور پہلے ان محرک تو تا نون کو نافذ کرتا ہے ، اور پہلے ان محرک تو تا نون کو نافذ کرتا ہے ، اور پہلے ان محرک تو تا نون کو نافذ کرتا ہے ، اور پہلے ان محرک تو تا نون کو نافذ کرتا ہے ، اور پہلے ان محرک تو تا نون کو نافذ کرتا ہے ، اور پہلے ان محرک تو تا نون کو نافذ کرتا ہے ، اور پہلے ان محرک تا ہے ، اور پیلے تا ہو تا نون کو نافذ کرتا ہے ، اور پیلے ماحول تیار کو تا ہونے کیار کیا کو تا ہو تا ہو

اسانی قانون زنا پرسو(۱۰۰) کوڑے مار نے اور شادی شدہ زنا کار کو سنگ مار کرنے کا تھم دیتا ہے۔

ہا کیا ہو، جہاں عورت و مرد کا اختلاط ند ہو، جورتی مرعام ندگوئی ہوں، جریال تعادیم اور فش لاریک کی جرم بازاری ند ہو، جس میں لگاح کو آسان کر دیا گیا ہو، جس میں نیکی اور تقوی اور پایخزگی اطلاق کی جرم بازاری ند ہو، جس میں لگاح کو آسان کر دیا گیا ہو، جس میں نیکی اور تقوی اور پایخزگی اطلاق کا عام جرچا ہو، جس میں کاح کو آسان کر دیا گیا ہو، جس میں نیکی اور تقوی اور پایخزگی اطلاق کا عام جرچا ہو، جس کے ماحول میں خواکی یاد ہروقت تازہ ہوتی رہتی ہو، اور جہاں عکومت کے تمام زومائل تقویلی کی تعلیم اور معصیت سے اجتزاب کی تلقین میں معروف ہوں، یہ تھم اس گذی سورائی گی اور رہیاں تعاویر کے لیے نہیں ہے جس میں ہر طرف جنسی جذیات کو پھڑکا نے کے اسباب پھیلے ہوئے ہوں، گی گی اور گیا ہو تھی جارہے ہوں، وقس و مردوکا بازار گرم ہو، گذمے لٹر بچر اور عربیاں تعاویر پوری آزادی کے ساتھ فروضت ہوتے ہوں، زعدگی کے ہر شعبے میں جنسی اختراط کے مواقع بڑھ پوری آزادی کے ساتھ فروضت ہوتے ہوں، زعدگی کے ہر شعبے میں جنسی اختراط کے مواقع بڑھ رہرے ہوں، اور کو بیا سے نکاح کو نہا ہے۔ شکل بنا دیا ہو۔

ای طرح اسلام چوری کی سزاماتھ کا ٹانتجویز کرتاہے، گریتھم ہرسوسائٹی کے لیے نہیں دیا گیاہے، بلکہ اے ایک اسلای سوسائٹی میں جاری کرنا مقصود ہے، جہاں مالداروں سے ذکا ہ قل جارہی ہو، جس کا بیت المال ہر حاجمتند کی الداد کے لیے کھلا ہو، جس کی ہرستی پرمسافروں کی بتین دن کی ضیافت لازم کی گئی ہو، جس کے نظام شریعت میں تمام لوگوں کو بکساں حقوق اور برابر کے مواقع ہوں، جس کے نظام شریعت میں قلما ہو، جس کے نظام معیشت میں طبقاتی اجارہ داری کی گئیائش ندھو، اور کسب معاش کا دروازہ ہرا بک لیے کھلا ہو، جس کے اخلاقی ماحول میں سخاوت وفیاضی، جاجمتندوں کی الداد، اور گرتے ہوئے کو الیے کھلا ہو، جس کے اخلاقی ماحول میں سخاوت وفیاضی، جاجمتندوں کی الداد، اور گرتے ہوئے کو الیابی الحقائی خواہر ہے کہ ایسے پاک اور شریفانہ ماحول میں چوری کا ارتکاب کوئی ایبانی الحقائی خواہر ہوں کا جذبہ عام ہو، ظاہر ہے کہ ایسے پاک اور شریفانہ ماحول میں چوری کا ارتکاب کوئی ایبانی طخص کرسکتا ہے جس کی طبیعت کے فساد یا معاشرتی عدم شخط کی صورت میں کا ہاتھ کا فنا دراصل اس فتہ کا سد باب ہے جو طبیعت کے فساد یا معاشرتی عدم شخط کی صورت میں رونم ابوسکتا ہے۔

، سی مفاد پرتی، اورظلم داستهال عام سی مفاد پرتی، اورظلم داستهال عام ہو،جس کے پاس کوئی نظام اخلاق نہ ہو،جس کا نظام تعلیم دین کیا ظام صدور جہناتھ ہو،جس کے اللہ معیشت میں طبقاتی تقلیم بائی جاتی ہواور چند چالاک اورخوش نصیب حضرات پورے ملک با نظام معیشت میں طبقاتی تقلیم بائی جاتی ہواور چند چالاک اورخوش نصیب حضرات پورے ملک با سوسائی کی دولت اپنے پاس سمیٹ لینے کاحق رکھتے ہوں،اورجس کے نظام سیاست میں ایر کمی مورس کی دولت اپنے پاس سمیٹ لینے کاحق رکھتے ہوں،اورجس کے نظام سیاست میں ایر کمی کاحق کیا جاتا ہو، جہال غریجوں اور بروزگاروں کی مدد کرنے والا کوئی نہو، جہاں امدادی اداروں کی جگہ بیکوں اور کمینیوں کی کشرت ہو۔

اسلای تمام حدود کا حال ہی ہے، وہ آیک مخصوص کی منظراور خصوص نظام کے لیے ان کو ہم اس سے عازل کے لیے ہیں، لیکن جب ان کو ہم اس سے مختلف کی منظراور نظام میں دیکھتے ہیں، یاان کو نافز کر ناچا ہے تو ہم کو عجیب لگناہے، دراصل سے ہماری نظیق کا قصور ہے، اسلامی حدود کا ہمیں، اور علی وعرفان کی کی کا نتیجہ ہے کہ بعض لوگ اسلامی قانون کو دھشیا نہ قانون کہنے کی جمارت کرتے ہیں، در عمی ہی کا نتیجہ ہے کہ بعض لوگ اسلامی قانون کو دھشیا نہ قانون کے جمارت کو سند جواز دے دیا گیا ہمی اس دور میں جس میں تہذیب کے نام پر ہوئی سے بوئی وحشیا نہ حرکت کو سند جواز دے دیا گیا ہو، اور جہاں صرف ہاتھ نہیں کا فی جاتے اور درے اور پھر نہیں برسائے جاتے ہیں، بلکہ بم اور این برسائے جاتے ہیں، بلکہ بم اور این برسائے جاتے ہیں، جہاں افر ادونیں بوری نسلوں کو مقلوح اور ناکارہ دینا یا جا ہے۔

### (٢) صديول كايرانا قانون:

بعض لوگ میہ کہتے ہیں کہ اسلامی قانون صدیوں کا پرانا اور فرسودہ قانون ہے، وہ جدیددر
کی ضروریات اور مطالبات پر کس طرح پورا انر سکتا ہے؟ .......گرید وہ لوگ ہیں جو اپنا کوئی مطالد
نہیں رکھتے تحض کی سنائی باتوں پر مفروضے قائم کرتے ہیں .....ان حضرات کو معلوم نہیں کہ اسلال
قانون نے صدیوں حکر انی کی ہے، اور ایک زمانے تک ونیا کے مہذب علاقوں کا بھی دستور ہے،
اس ہندوستان میں اٹھار ہویں صدی عیسوی تک ملک کا دستور اسلامی قانون ہی تھا، اور اس طوبل
عرصہ میں اسلامی قانون مسلسل ترتی پذیر میا، اور بھی کسی دور بیش قانون کے تعلق ہے کسی تم کا نگ

والمانی کا احساس نیس پایا گیا، اس لیے اسلامی قانون صدیوں کا پرانا بی نیس بلکہ صدیوں کا آز مایا ہوا قانون ہے اور جردور کی ضروریات اور تقاضوں کو جس حسن و کمال کے ساتھ اس قانون نے پورا کیا ہے، اور جردور کی ضروریات اور تقاضوں کو جس حسن و کمال کے ساتھ اس قانون نے پورا کیا ہے، وہ کسی نے نہیں کیا، یہ ابتدائی صدیوں بی میں بحرالکابل ہے بحراد قیانوس تک کے طویل اور مہذب جھے تک ایک دستور کی حیثیت ہے پھیل گیا تھا، جس میں روز بروز اضافہ ہوتا گیا، یہاں کسی کہ یہ دنیا کا سب سے مکمل اور سب سے جامع قانون مانا گیا، اور دنیا کے مختلف حصوں میں اس قانون سے خوشہ جینی گئی۔

### (m) فقهي اختلافات:

بعض لوگ نقبی اختلافات کو ہدف بناتے ہیں، گریداختلاف دنیا کے کس قانون میں نہیں ہے؟ قانون میں جب اجتہاد کی گنجائش ہوگی تو اختلاف بھی ضرور پایا جائے گا، پیا ختلاف در اصل فکر ونظر کے مختلف گوشوں کو روشن کرتا ہے، اس ہے ملک وقوم کے لیے نئی نئی راہیں کھلتی ہیں، اور اس کی بدولت قانونی ارتقاء کا تسلسل جاری رہتا ہے ۔۔۔۔۔۔۔ پھر پیا اختلاف بھی اسلامی قانون کے نفاذ میں مانع نہیں بنا، اسلامی قانون صدیوں تک ملکوں کے دستوری حیثیت سے نافذر ہا، گر عملی طور پر بھی نقبی اختلاف کی بنا پر کوئی رکاوٹ پیش نہیں آئی، اور کسی دور میں بیسوال نہیں اٹھایا گیا کہ ان فقبی اختلافات کی بنا پر اسلامی قانون کے نفاذ میں میں آر بی جیں؟ آج جوسوال اٹھایا جا رہا ہے، وہ محض فرضی اور بے بنیا د ہے، صدیوں کا تجرباس کی نئی کرتا ہے۔

## (١٧) اسلام ميں غير مسلم اقليتوں كے حقوق:

مغربی مصنفین کی طرف ہے ایک اعتراض بید کیا جاتا ہے کہ اسلام میں ذمیوں کے ساتھ بے انصافی برتی گئی ہے، ان کے ساتھ ظالمانہ اور تحقیر آمیز سلوک روار کھا گیا ہے، ان کے مذہبی، یاشہری حقوق سلب کر لئے گئے ہیں، وغیرہ، عام طور پر بے سمجھے بوجھے اور بلا تحقیق مغربی مصنفین اس قشم کے الزامات کا اعادہ کرتے رہتے ہیں، ایک زمانہ میں ہندوستان میں بھی براشور اٹھا تھا ایک بادری ملکم مکال نے ٹائمس آف انڈیا (شارہ ۲۰ مجنوری ۱۸۹۵ء) میں اس پرزور دارمضمون لکھا اور اپنے خیال میں اس نے مسلمانوں کا ناطقہ بند کر دیا، اللہ جزائے خیر دے علامہ بلی تعمالی کو انہوں نے میاں موضوع پر بوے اچھے مضامین لکھے اور اسلام میں ذمیوں کے حقوق پر مدل روشنی ڈالی، اس موضوع پر بان کے قیمی مقالات اور مضامین 'مقالات بیلی ، الفاروق اور ''اسلام اور مستشر قین' میں موجود ہیں، ہم ان کتابوں سے ان کی تحقیقات کا خلاصہ پیش کرتے ہیں۔

### حقوق کی بنیا دی دفعات:

ذمیوں کواسلام میں کیاحقوق ویئے گئے ہیں،ان کی کمل تفصیل تو عہد نبوت میں مرتب نہیں ہوسکی تھی،لیکن اس کی تمام ضروری بنیادین فراہم کر دی گئی تھیں۔

نی اکرم ملی الله علیه وسلم نے ۸ میں بخران کے عیسائیوں سے معاہدہ فر مایا اور ان پر جزیہ عائد کیا، ان کے بعد ایلہ، اذر ت، اذر عات وغیرہ قبائل سے معاہدے ہوئے، حضور نے تحریری ہدایت کے ذریعیان کے لیے درج ذیل حقوق کا تحفظ فر مایا:

- (۱) کوئی دیمن ان پرحملہ کر ہے توان کی طرف سے مدافعت کی جائے گی، "بحفظوا ویسمنعوا "بینی ان کی حفاظت کی جائے گی اور دشمنوں سے ان کی حفاظت کی جائے گی۔ (۱)
  - (٢) ان وان ك مذهب عيد الشين كياجا ع كا-
  - (٣) جزيد كى ادائل كے نيے ان وقعل كے پاس جانائيں بڑے گا۔
    - (س) ان کی جان محفوظ رہے گی۔
    - (۵) ان کوند ہی ولی تحفظ فراہم کیا جائے گا۔

- (Y) ان كامال محفوظ ربي كا\_
- (۷) ان کے قافے اور تجارتی کارواں محفوظ رہیں گے۔
  - (٨) ان کي زمين محفوظ رہے گي۔
- (٩) دوتمام چيزيں جوان کے قبضے من تھيں بحال رہيں گی۔
- (۱۰) بادری، راہب اورگرجوں کے عہد بداران، اپنے عہدوں سے برطرف نہیں کے جا کیں گے۔ جاکیں گے۔
  - (۱۱) صليع ن اورمورتيون كونقصان بين يهونيايا جائے گا۔
    - (۱۲) ان عشر بین لیاجائے گا۔
    - (۱۳) ان کے ملک میں اوج نہیں جیمی جائے گی۔
    - (۱۴) گروعقیده کی آزادی ان کوحاصل ہے گی۔
    - (١٥) ان كوجوت بہلے حاصل تفاختم نہيں كياجائے گا۔
  - (۱۲) جولوگ اس وقت موجود نیس بین ، ان قوانین کا اطلاق ان پر بھی ہوگا۔ معاہدے کے الفاظ کتا بوں میں اس طرح نقل کئے گئے ہیں:

ولنجران وحاشيتها جوارالله و ذمة محمد النبي صلى الله عليه وسلم على انفسهم وملتهم وارضهم وامثلتهم انفسهم وملتهم وارضهم وامثلتهم وامثلتهم وامثلتهم وامثلتهم وامثلتهم اليفتن اسقف من اسقفيته ولا يغير حق من حقوقهم وامثلتهم اليفتن اسقف من اسقفيته ولا راهب من رهباتية ولا دافه من دفاهية على ماتحت ايديهم من قليل او كثيرا وليس

عليهم دهق ولادم باهلية ولايحشرون ولايعثرون ولايطأ ارضهم جيش الخ. (١)

اسسليل كى الهم ترين بدايت وه بهى ب جوحضور صلى الله عليه وسلم نے اپنے محصلين وعاملين

كوفر مائى:

<sup>(</sup>١) نتوح البلدان: ١٥ رقاضى الزيوسة في كاسمعام وكتاب الخراج منقل كياب

الامن ظلم معاهداً وكلفه فوق طاقته او انتقصه واخذمنه شيئا بغير طيب

نفسه فاناحجيجه يوم القيامة. (١)

قرجمه: یقین جانو که جوخص کسی معاہر (لینی ذمی) پرظلم کرے گااس سے اس کی طاقت ے زیادہ کام لے گایا اس کو ذلیل کرے گا، یااس ہے کوئی چیز اس کی مرضی کے بغیر لے گاتو میں قیامت کے دن اس کےخلاف سفارش کروں گا''۔

ان واضح ہدایات کی روشن میں ذمیوں کے جوحقوق سامنے آتے ہیں وہ کسی معزز سے معزز شہری کے لیے کافی ہیں،ان ہدایات میں ذمیوں کے ساتھ سی بھی شم کے ظلم وحق تلفی ہتحقیرآ میز سلوک یا فری یا فکری دباؤ سے روکا گیاہے، ادر باعزت طور پر اسلامی حکومت میں انہیں رہنے کا حق دیا گیاہے، اور میصرف کتابی نظریہ اور قانونی وفعہ کی حد تک نہیں ہے بلکہ عہد اسلامی کے واقعات نے ان کوملی طور برثابت کیاہے۔

### تحفظ جان كاحق:

سمى بھى شېرى كے ليے سب سے اہم ترين مسله اس كے تحفظ جان كا ہوتا ہے، عہد اسلاي میں ذمیوں کو پیچت یوری طرح حاصل تھا۔

الله عبیله کربن وائل کے ایک مسلمان نے جیرہ کے ایک عیسائی کوجان سے مارڈالاء حضرت عمر کواس کاعلم ہوا تو تحریری فرمان بھیجا کہ قاتل مقتول کے دارتوں کے حوالہ کر دیا جائے، چنانچة قاتل (جس كانام خنين تھا) مقتول كے درشكے حواله كرديا گيا۔ (۲)

الم حضرت على نے صاف لفظوں میں ارشاد فرمایا:

من كان له ذمتنا فدمه كدمنا وديته كديتنا. (٣)

یعنی جولوگ ذمی ہو چکے ہیں ان کا خون اور خون بہا ہمارے خون اور خون بہا کے برابر ہے۔

(۱) ابودا وُدكّاب الجباد مِشكُوْة باب السلح به ۳۵ (۲) تعب الرايلويلني مطبوعده إلى: جه ۱۳۵۸ (۳) نعب الرابية جهر ۴۳۷

جئة حضرت علی کے عبد خلافت میں بھی کسی مسلمان نے ایک فیر مسلم کوئل کیا تو انہوں نے تھم دیا کہ قاتل مقتول کے حوالہ کیا جائے ،مقتول کے درشہ نے اسلامی مساوات اور حضرت علی کے انسان سے متأثر ہوکر قاتل کو معاف کر دیا اور حضرت علی ہے آکراس کی اطلاع دی، تو آپ نے فرمایا کہتم پر پچھ دبا و تونہیں ڈالا گیا۔(۱)

ہے۔ حضرت عمر فاروق کی شہادت، فیروز نامی شخص کے ہاتھوں ہوئی، جونسلا مجوی اور خدہ با عیسائی تھا، قاتل بھاگ گیا، تو حضرت عمر کے بڑے صاجبزادے ''حضرت عبیداللہ'' بعض اوگوں کی چثم دید شہادت کی بنیاد پر تکوار ہاتھ میں لے کر فکے، اور فیروز کونہ پا کر دیگر مشتبر قاتلوں ''فیروز کے بیٹے ،حضینہ اور ہر مزان'' کوئل کردیا، ہر مزان تو مسلمان ہوگیا تھا مگر باتی عیسائی تھے، حضرت عبیداللہ کوای وقت گرفنار کرلیا گیا، حضرت عثمان کے خلیفہ بنے کے بعد پہلا مسئلہ یہی چیش کیا گیا، معاملہ کی عام شخص کے قتل کا نہیں تھا، بلکہ امیر الموشین کے ساز ت قل میں مشتبہ طرموں کے قبل کا تھا، حضرت عثمان نے صحابہ کو بلاکر مشورہ کیا، ذیا وہ ترصحابہ نے مشورہ دیا کہ حض شبہ کی بنیاد پر کی کا قبل ہو تر نہیں اس لیے عبیداللہ پر حکم تھا صحاب کو بلاکر مشورہ کیا ، ذیا وہ ترصحابہ نے مشورہ دیا کہ حضرت عثمان نے تھا ص کا حکم جاری فرمادیا، مگر بعض وجو ہا ہے کی بنا پر متنو لین جاری ہونا چا ہے ، چنا نچہ حضرت عثمان نے تھا ص کا حکم جاری فرمادیا، مگر بعض وجو ہا ہے کی بنا پر متنو لین کے ورثہ خون بہا لینے پر راضی ہو گئے، اور حضرت عثمان نے بیت المال سے ان متنوں ( لینی ایک نوسلم اور دوعیسائی ) کا خون بہا برابر برابر اوا فرمایا۔ (۱)

### تحفظ مال اورجا ئدادكاحق:

انگریزی میں مال اور جا کداد کے حقوق کو رائٹ آف پراپرٹی 'اور' رائٹ آف لینڈ' سے
تعبیر کیا جاتا ہے اسلامی عہد حکومت میں اس باب میں کمل مساوات کو تحوظ دکھا گیا، مثلاً

ہے حضرت عمر کے زمانہ میں ایک شخص نے وجلہ کے کنار کے گھوڑ ول کے پالنے کے
لیے ایک رمنہ بنانا چاہا، آپ نے حضرت ابوموی اشعری کو جوبھرہ کے گورز تھے، کلھ بھیجا کہ اگروہ
لیے ایک رمنہ بنانا چاہا، آپ نے حضرت ابوموی اشعری کو جوبھرہ کے گورز تھے، کلھ بھیجا کہ اگروہ
(۱) نصب الرایہ: جہمرہ ۲۵ (۲) کتاب اللودائل المسعودی ذکر ظافت مثان ا

زین ذمیرس کی شدمواور اس می ذمیرس کی نیمروس اور کنودس کا پائی ندآ تا موتو سائل کوزیمن و مدی جائے۔(۱)

، جوخلیفہ منصور عباس نے بغداد کو دار الخلافۃ بنانا چاہاتو آس پاس کی زمینیں ان کے مالکان سے مالکان سے مالکان سے قیمت دے کر حاصل کیں۔(۲)

☆ الم الويوسف نے كتاب الخراج ميں وضاحت كے ساتھ يہ مسئلہ لكھا ہے:

وليس له ان ياخذها بعد ذلك منهم وهي يتوار ثونهاو يتبايعون. (س)

ترجمه: بعنی امام وقت کوریافتیار نبیل که اس کے بعد ذمیول سے زمین کو چھین لے، ووز مین ان کی ملک ہے، ان میں نسلاً بعد نسل منتقل ہوتی رہے گی، اور وہ اس کوخر پیروفر وخریت کر سکتے ہیں۔

### مذهبي حقوق كاتحفظ:

ذمیوں کو نہ ہی حقوق کا کمل تحفظ فراہم کیا گیا ہے، جیسا کہ معاہد و نبوی کی روثن میں پہلے ذکر کیا گیا، بعض واقعات بطورنمونہ پیش ہیں:

الله عفرت خالد في حضرت ابو بكر كن ما نه مين جب حير ٥ پر فتح حاصل كي توبيمعام ٥ لكه كرديا:

لايه مع لهم بيعة ولاكنسية ولايمنعون من ضرب النواقيس ولامن اخراج الصلبان في يوم عيدهم. (م)

تسرجمه: لیعنی ان کے گر ہے اور عبات خانے بربادنہ کئے جا کیں گے، ندان کو سکھ بجانے سے منع کیا جائے گا، ندعید کے دن صلیب کے نکالئے سے ان کور دکا جائے گا، ندعید کے دن صلیب کے نکالئے سے ان کور دکا جائے گا، ندعید کے دن صلیب کے نکالئے سے ان کور دکا جائے گا، ندعید کے دن صلیب کے نکالئے سے ان کور دکا جائے گا، ندعید کے دن صلیب کے نکالئے سے ان کور دکا جائے گا، ندعید کے دن صلیب کے نکالئے سے ان کور دکا جائے گا، ندعید کے دن صلیب کے نکالئے سے ان کور دکا جائے گا، ندعید کے دن صلیب کے نکالئے سے ان کور دکا جائے گا، ندعید کے دن صلیب کے نکالئے سے ان کور دکا جائے گا، ندعید کے دن صلیب کے نکالئے سے ان کور دکا جائے گا، ندعید کے دن صلیب کے نکالئے سے ان کور دکا جائے گا، ندعید کے دن صلیب کے نکالئے سے ان کور دکا جائے گا، ندعید کے دن صلیب کے نکالئے سے ان کور دکا جائے گا، ندعید کے دن صلیب کے نکالئے سے ان کور دکا جائے گا، ندعید کے دن صلیب کے نکالئے سے دن سے دن

حعرت خالد بن الوليد كايك اورمعامده كالفاظ بين:

لايهدم لهم بيعة ولاكنيسة وعلى ان يضربوا نواقيسهم في اية ساعة شاؤا من ليل اوتهار الافي اوقات الصلواة وعلى ان يخرجوا الصلبان في ايام عيدهم. (١)

انسما كان الصلح جرى بين السسلمين واهل الذمة في اداء الجزية وفتحت المدن على ان لاتهدم بيعهم ولاكنائسهم داخل المدينة ولاخارجها على ان تلوا من ناداهم عن عدوهم وعلى ان يخرجوا الصلبان في اعيادهم ففتحت الشام كلهاوالحيرة الااقلهاعلى هذا فللك تركت البيع والكنائس ولم تهدم. (٢)

لیعنی مسلمانوں اور ذمیوں میں جزیہ کی بناپر جوسلح ہوئی تھی ،اس شرط پرہوئی تھی کہ ان کی خانقا ہیں اور گر ہے شہر کے اندر ہول یابا ہر، برباد نہ کئے جائیں گے، اور یہ کہ ان کا کوئی دخمن ان پر چڑھ آئے ، تو ان کی طرف سے مقابلہ کیا جائے گا، اور یہ کہ وہ تیو ہاروں میں صلیب نکا لئے کے مجاز ہوں گے، چنا نچہ پوراشام اور حمیرہ (باستثناء بعض مواضع کے) ان ہی شرائط پر فتح ہوئے، اور یہی وجہ ہوں گے، چنا نچہ پوراشام اور حمیرہ (باستثناء بعض مواضع کے) ان ہی شرائط پر فتح ہوئے، اور یہی وجہ ہوئے اور برباذ ہیں گئے گئے۔

خلفہ ہادی کے زمانہ میں ۱۹اج میں جب علی بن سلیمان مصر کا گورزمقررہوا، تو حضرت مریم کے گرجا اور چندگرجوں کومنہدم کرادیا، ہادی نے ایک سال کی خلافت کے بعدوفات پائی ، اور ہارون الرشید تخت نشیں ہوا، اس نے علی کومعزول کرکے الحاج میں موئی بن عیسیٰ کومعر کا گورز مقرر کیا ، موئی نے گرجوں کے معاملہ میں علماء سے استفتاء کیا، اس وقت مصر میں حضرت لیث بن سعد مقرر کیا ، موئی نے گرجوں کے معاملہ میں علماء سے استفتاء کیا، اس وقت مصر میں حضرت لیث بن سعد سب سے بزرگ عالم دین سے ، انہوں نے فتوئی دیا کے منہدم شدہ گر ہے دوبارہ فقیر کئے جا کیں اس

<sup>(</sup>١) كتاب الخراج: ٢٨ (٢) كتاب الخراج: ٨٠

لیے کہ بیٹنام گرج خود محابداور تابعین نے تھیر کرائے تھے، چنانچیم کاری خزانے سے تمام گر جوں کی تعمیر کرائی گئی۔(۱)

🖈 اور مب ہے دلچیپ واقعہ تو دشق کی جامع معجد کا ہے، جامع مسجد کے متصل ایک مرجا كحرتها، جس كانام'' يوحنا كا گرجا'' تها،حضرت اميرمعاويه اورعبدالملك بن مروان دونول نے انے اپ عبد حکومت میں جایا کہ عیمائی کسی بھی قیت پرجامع مسجد کے لیے اس زمین سے وستبر دار ہوجائیں ،اس لیے کہ جامع مجد تک پڑر ہی تھی ، اور اس کی توسیع کی پیش کش کی ،لیکن عیمائی راضی نہ ہوئے ، دلید کاز مان حکومت آیا تو اس نے اولاً بڑی رقم کی پیش کش کی الیکن عیسائیوں نے صاف انکارکردیا، دلیدنے غصہ میں آکرکہا کہم بخوشی نددو گے تو میں جبرأ لے اول گا،عیسائیوں نے خواہ مخواہ ولیدکو اشتعال ولایا، کہ جوشم کسی گرے کو نقصان پہونچا تاہے وہ یاگل یا کورهی موجاتا ہے، ولیدنے اشتعال میں آ کرخود کدال ہاتھ میں لی اور گرجا کی ویوار ڈھانی شروع کی، اور بالآخر گرجامسجد میں شامل كرليا گيا، حضرت عمر بن عبدالعزيز كاعهد خلافت آيا تو عيسائيوں كو انساف کی امید بندهی اور گرجا کامقدمه ان کی خدمت میں پیش کیا، حضرت عمر بن عبدالعزیز نے ومثق کے عامل کوتحریری فرمان روانہ کیا کہ گرجا کا جو حصہ مجدیس شامل کیا گیا ہے وہ عیسائیوں کوواپس كردياجائ،اس پرمسلمانوں كوبيحدرنج مواكم ہم جس مجديس تماز پڑھ بيكا وراذانيں دے بيك، اس کو کس طرح ڈھا کرشہید کردیں، آخرعیسائیوں کے پاس جا کرخوشامدیں کیس اور کہا کہ آغاز نتح میں غوط المشق کے جینے گرجے مسلمانوں کے قبضے میں جاچکے تھے، اور اب تک ہیں وہ سب واپس كرديئے جائيں گے، ليكن تم خدا كے واسطے ال متجد كو بي الو، عيمائي كہنے سننے پر راضي ہو گئے، اور دربار خلافت کواس کی اطلاع دی گئی، چنانچے حضرت عمر بن عبدالعزیزنے جامع مجدے مقبوضہ سے کی انہدای کاروائی موقوف کرادی، اور فوط مشق کے تمام گرہے عیمائیوں کووایس کردیے (r)\_25°

<sup>(</sup>١) تاريخ معركمتريزي: ٢٥ مااه، الحج م الزابرة واقعات: ١١١ه ٢١ انوح البلدان: ١٢٥م

ونیا کا کوئی ندمب یانظام قانون اینے عہد حکومت میں توسع وانعیاف کی ایسی شاندار مثال پیش نہیں کرسکتا۔

## نئے بت خانوں اور گرجا گھروں کی تغییر

اس کا ذکر ہوا کہ مصرکے بیشتر گرجا گھر اور عبادت خانے خود صحاب اور تابعین نے گرجا کا یا بت خانوں کی تعمیر کی اجازت نہیں تھی ،گر رہ بھی نا واقفیت کی دلیل ہے، ابھی او پرخلیف ہا دی کے واقعہ میں اس کا ذکر ہوا کہ مصرکے بیشتر گرجا گھر اور عبادت خانے خود صحاب اور تابعین نے تعمیر کرائے تھے۔ (۱)

ت حضرت عبد الله بن عبائ سے مید مسئلہ دریا فت کیا گیا تو انہوں نے فتو کی دیا کہ جو شہر سلمانوں کے آباد کردہ ہیں وہاں دوسرے اہل مذہب کو اپنا عبادت خانہ غیر کرنے کاحق نہیں ہے، البتہ قبل ہے آباد علاقوں ، اور شہروں میں ذمیوں سے معاہدہ کے مطابق عمل کیا جائے گا۔ (۲)

لیکن بیفتو کا کسی مخصوص تناظر میں تھا، یا اور کوئی بات تھی، بعد کے اووار میں عام طور براس فتو کی بیٹن بیفتر کی ہوا، خاص اسلامی شہروں میں بے شار گرجے، بت کدے، اور آتشکدے بنائے گئے، بغداد خاص مسلمانوں کا آباد کیا ہواشہرہے، وہاں کے گرجوں کے نام جم البلدان میں بکثرت ملتے ہیں، قاہرہ کے تمام گرجے عہداسلامی ہی میں بنے۔

کے بوٹیکس نے جو ۳۲۳ھ میں اسکندریہ کالارڈبشپ تھااپی کتاب میں جوعر بی زبان میں ہے، اور جس کو پرونیسر پوکاک نے لاتینی ترجمہ کے ساتھ شائع کیا ہے، اس قتم کے بہت سے گرجوں کا نام اور ان کے حالات لکھے ہیں:

ہے ہشام بن عبدالملک کے عبد حکومت میں عراقین کے گورنر خالد بن عبداللہ تسری نے اپنی عیسائی ماں کے لیے گر جانتم پر کرایا۔

<sup>(</sup>۱) تاریخ معرللمقر بزی: ج۲ راا۵

<sup>(</sup>۲) كتاب الخراج: ۸۸

جن عضد الدولة جوبوا نامور شبغثاه گذرائب، اور نبایت صاحب نفنل و کمال تما این و رئیس معدالدولة جوبوا نامور شبغثاه گذرائب، اور نبایت صاحب نفنل و کمال تما این و رئیس نام اور کرجاول کے بنانے کی عام اجازت دی تقی بنانچه اس نے ۱۹ سیم میں پوری سلطنت میں کثرت سے جی اور کر ہے تعمیر کرائے۔(۱)

#### ند ہی عہدے اور اوقاف:

مسلمانوں نے عبادت خانوں کے عہدوں ادران کے اوقاف سے بھی کوئی تعرض نہیں کیا ادران کوئلی حالہ چھوڑ دیا۔

المج حفرت عمروبن العاص في مصرفتح كياتو گرجاؤل كى موقوفه اراضى بحال رہنے ديں چنانچهال شم كى اراضى ه ه كيوبتك موجود تعين، ان كى مقدار يجيس (٥٠٠ ٢٥٠) بزار قد ان تقی \_(۲) چنانچهال شم كى اراضى ه ه كيوبتك موجود تعين، ان كى مقدار يجيس (٥٠٠ ٢٥٠) بزار قد ان تقی م في سنده فتح كيا تو برجمنوں كو بلاكر جواعلان كيا، اس كا تذكر ومورخ على بن حامد في اين تاريخ سنده ميں كيا ہے:

''تم لوگ اپنے معبودول کی عبادت کرد، اپنے غریبوں کے ساتھ حسن سلوک کرد، اپنے فریبوں کے ساتھ حسن سلوک کرد، اپنے فریبوں کے ساتھ حسن سلوک کرد، اپنے فریبی تہوار مناؤ، ادرا پی تمام رسموں کو بجالا، جوتمہارے آباء واجداد کرتے تھے، اور برہمنوں کے لیے جوتمہارے یہاں نظام مال ہے اس کو بدستور باقی رکھو''۔

ہنیامن مصر میں عیسائیوں کے بڑے فہ ہی عہدہ" پیٹریادک" پر فائز تھا، گرمصر پر
ایرانیوں کے تسلط کے زمانے میں بھاگ گیا تھا اس کوعہد اسلامی میں خود حضرت عمر و بن العاص نے
میں تحریری فرمان تھے کر بلوایا اور پیٹریا دک کے عہدے پر مامور کیا۔ (۳)

اسلامی قانون کے مطابق اگرکوئی عیسائی گرجابنانے کی دصیت کرجائے تو اسلامی عدالت اس دصیت کوجائز تشکیم کرتی ہے، لیکن اگروہ مسجد بنانے کی دصیت کریے تو نا جائز قرار پائے گی۔ (۴)

<sup>(</sup>۲) تاریخ معرلفمتر بری:ج۲ر۲۹۹

<sup>(</sup>۱) این اثیرواقعات: ۱۹سیر

<sup>(</sup>٤٧) و يكفيّه إليه باب ومية الذي: جهر ١٤٢

جہ حضرت ابو بھر کے عہد خلافت میں ایک عورت مسلمانوں کی ہجو میں اشعار گاتی تھی،

ہم مسلمان افسر نے اس جرم کی پاواش میں اس کے ہاتھ کاٹ دیے، تو حضرت ابو بھر نے اس افسر

مسلمان افسر نے اس جرم کی پاواش میں اس کے ہاتھ کاٹ دیے، تو حضرت ابو بھر نے اس افسر

مسلمان کے انداز کر دیا ہے، تو ہجوتو بھر حال اس سے کمٹر چیز ہے۔ (۱)

مسلمانوں کی اس بے نظیر فرجی روا داری کا اعتراف تدیم عیدائیوں نے بھی کیا ہے۔

مسلمانوں کی اس بے نظیر فرجی روا داری کا اعتراف تدیم عیدائیوں نے بھی کیا ہے۔

کی حضرت عثمان کے زمانے میں مرد کا '' پیٹریارک'' Jesuah تھا، اس نے ایران کے

لارڈ بشب Simeon کو جو خط لکھائی میں سے الفاظ تھے:

عرب جن کوخدانے اس وقت جہان کی بادشاہت دی ہے،عیما کی فدہب پرحملہ بیس کرتے بلکہ برخلاف اس کے وہ جارے فرجب کی الداد کرتے ہیں، ہمارے پادر بول اور خداوند کے مقدسوں کی عزت کرتے ہیں اور گرجو ل اور خانقا ہوں کے لیے عطبے دیتے ہیں''۔

# اسلامي حكومت مين غير مسلم اصحاب كمال كي توقير:

عموماً حكمران توم مفتوح توموں كوجانوروں سے زيادہ ورجه نہيں ديتى، ہندوآرين، ہندوآرين، ہندوستان ميں آئے تو يہاں كے اصلى باشندوں كواس طرح فاك ميں ملاديا كه خودان كوجمى شودر كے لقب سے عار ندر ہا، رومن نے تمام مفتوحہ قوموں كو كويا غلام بنار كھاتھا، گراسلامی حكومتوں نے مسلمانوں اور ذميوں كومساوى حيثيت دى۔

اگرکوئی غیرسلم بھی صاحب کمال ہوتا تواس کا اعتراف کیاجاتا، اس کی قدرافزائی ہوتی،
اور محض نہ ہبی اختلاف اس کی تحسین وتعریف میں ماقع نہ بنتا، یہاں تک کہ اسلامی تاریخوں میں بھی
اور محض نہ ہبی اختلاف اس کی تحسین وتعریف میں ماقع نہ بنتا، یہاں تک کہ اسلامی تاریخوں میں بھی
جہاں ان کے بعض اہل کمال کا نام آیا ہے تو ہوے احترام کے ساتھ لیا گیا ہے، کہ ناواقف آ دی جوان
کے نہ ہب سے واقف نہ ہو، بادی انظر میں ان کوسلمان فاضل تصور کر لے، مثلاً بختی ہوئے، جبریل ہملویہ،

<sup>(</sup>١) تاريخ طبري، دا قعات الع

حین بن اسحاق، بوحنا بن ماسویہ ابوالحق صابی ، کا تذکرہ اسلامی تاریخ کی کتابوں میں بوی عظمت سے کیا گیا ہے ، نمونہ کے طور برصرف ایک مثال پیش ہے ، ابن النمیذ بغداد کا ایک معزز عیسائی تھا، علی کیا گیا ہے ، نمونہ کے طور برصرف ایک مثال پیش ہے ، ابن النمیذ بغداد کا ایک معزز عیسائی تھا، اس کوسلطان النحکماء کے لقب سے مخاطب کر کے یہ مماد کا تب جوسلطان صلاح الدین کا میر مشتی تھا، اس کوسلطان النحکماء کے لقب سے مخاطب کر کے یہ الفاظ لکھے ہیں:

ورأيته وهوشيخ بهى المنظر، حسن الرواء، لطيف الروح، بعيد الهم، عالى الهمة، مصيب الفكر، حازم الرائ، وكنت اعجب في امره كيف حرم الاسلام مع كمال فهمه وغزارة علمه. (١)

میں نے اسے دیکھاوہ ایک پیرخوش شکل ، شاندار شخصیت کا مالک ، لطیف روح ، دورس نگاہ والا ، عالی ہمت ، صائب الفکر ، اور مختاط رائے رکھنے والاشخص تھا، مجھے جیرت ہوتی تھی کہ اس قدر وسعت علم ، اور کمال فہم کے باوجودوہ اسلام جیسی نعت عظمٰی سے محروم کیسے رہا؟
کیا کوئی قوم کی دوسرے قوم کا ذکر اس سے زیادہ مدح اور تعریف کے ساتھ کر سکتی ہے؟

# غیرمسلمول کوسر کاری عبدے اور مناصب:

سرکاری اعزازات ،اورعہدوں میں بھی بھی نھی نمیوں کے ساتھ امتیازی سلوک روانہیں رکھا گیا، بلکہ بعض اسلامی حکومتوں نے تو مروت ومراعات کاریکارڈ قائم کردیا،مثلاً

المجن خلافت عباسیہ کے دربار کا خاص آئین بیتھا کہ سی خص کا نام دربار میں لقب یا کنیت کے ساتھ نہیں لیا جاسکتا تھا ، اوراس قاعد ہے ہے کوئی بہت زیادہ ہی بری عزت ومرتبہ کا آدی مستقل ہوسکتا تھا ، اکثر برے علاء بھی اس آئین ہیں سے مستنگی نہیں سے ، اس کے باوجود مامون الرشید ، جریل بن تخییثوع کا نام دربار میں کنیت کے ساتھ لیتا تھا ، اس کو دربار میں خاص الخاص مقام حاصل تھا ، جریل بن تخییثوع کا نام دربار میں کنیت کے ساتھ لیتا تھا ، اس کو دربار میں خاص الخاص مقام حاصل تھا ، مامون نے کہدر کھا تھا کہ جھ تک کوئی عرضی جریل کے توسط ہی سے پہونچ سکتی ہے۔

-(۱)اسلام اورمستشرقین : جهم رم ۱۷ متوکل باللہ کے دربار میں بختیثوع کوا تنا او نیچا مقام حاصل تھا کہ در بار میں وہ خود مناک متوکل باللہ کے دربار میں وہ خود مناکش کا سالباس پہن کرآتا تھا، اوراکٹر مجلسوں میں متوکل کے زانو سے زانو ملا کر بیٹھتا تھا۔

اس کے دستخط سے جاری ہوتا تھا، معتصم اس کے اعزاز واکرام میں صدورجہ غلوبیندتھا۔

المعتقد بالله كورباريس جهال تمام وزراء وامراء وست بسته كفر سربخ تها مون وزراعظم اورايك صابی ثابت بن قرة كو بیشنے كی جازت تھی، ایك ون معتقد بالله ثابت بن قرة كو بیشنے كی جازت تھی، ایك ون معتقد بالله ثابت بن قرة كے ہاتھ ميں ہاتھ ويكر تهل رہاتھا وفحة معتقد نے اپناہاتھ تھنے لیا، ثابت خوف سے كانپ اٹھا، معتقد نے كہا ڈروبیس، میراہاتھ تم تہار ہے ہاتھ كاوپر تھا، ليكن چونكه تم علم وفقل میں مجھ سے بردھ كر مواس ليے تمہاراہاتھ او پر ہونا چاہئے۔

اسلام کے ابتدائی عہد حکومت میں بھی ذمیوں کے لیے نوبی ملازمت اور ویگر بعض عہد وں کے لیے اور قاتر پرعمو ما عیسائی اور عہد وں کے لیے راہ کھلی ہوئی تھی، خراج اور مالگذاری جیسے اہم مائی حکموں اور دفاتر پرعمو ما عیسائی اور آتش پرست قابض تھے، یہاں تک کہ اس دفتر کی زبان بھی لا طبنی اور فاری اور قبطی رہی، شام میں کھرھے تک دفتر خراج لا طبنی زبان میں تھا، اس وقت افتسنداس نامی ایک عیسائی اس محکمہ کا افسرتھا، عمر ان کا دفتر تجاج بن بوسف کے زمانہ میں فاری سے عمر فی زبان میں شقل ہوا، اور دہ بھی اس وجہ کہ دفتر خراج کے میر فتی نے جوآتش پرست تھا اور جس کا نام فرخ زادتھا، غرور آمیز لیجوں میں بید دموی کی تمام ترکیات واصطلاحات کے لیے کفایت کیا تھا کہ عربی زبان اس قابل نہیں کہ حساب کی تمام جرکیات واصطلاحات کے لیے کفایت کر سکے سینے اور تھے اور تھے اگل الگ نہیں تھے، اس لیے کر سکے سینے اور تھے اگل الگ نہیں تھے، اس لیے ان کی تقسیم کا بھی کوئی سوال نہیں اٹھ تا تھا، سب سے پہلے تقسیم بوئی اور پھر ذمیوں کوئی عہدوں کا مستحق قرار دیا گیا۔

میں ہوئی اور پھر ذمیوں کوئی عہدوں کا مستحق قرار دیا گیا۔

کا حاکم مقرر ہوا۔ (۱) کا حام معاویہ کے عہد میں ''ابن آ ٹال''ایک عیسائی حمص کافینانشیل کمشنراور وہاں کا حاکم مقرر ہوا۔ (۱)

<sup>(</sup>١) تاريخ يعقو بي ذ كر حكومت معاوية

ا بن سرجون ایک عبدالملک بن مروان خلیه ٔ اموی کا چیف سکریٹری (کا تب) ابن سرجون ایک عسائی تفا۔

ہ دولت عباسیہ میں ابواسحاق صابی ایک ممتاز عہد بدار تھا، ابن خلکان وغیرہ نے اس کے فضل و کمال کی بڑی تعریف کی ہے۔

ہ سلطنت ویلم کاسرتاج عضدالدولۃ جوشہنثاہ کے لقب سے پکاراجا تا تھا،اس کا وزیر اعظم ایک عیسائی تھاجس کا نام نصر بن ہارون تھا۔

اوراس میں صرف '' کئی' کی بی خصوصیت نہ تھی، بلکہ جہاں گیر، شاہ جہاں ، اور عالمگیر سب نے اوراس میں صرف '' کئی' کی بی خصوصیت نہ تھی، بلکہ جہاں گیر، شاہ جہاں ، اور عالمگیر سب نے ہندوؤل کو بڑے بڑے عہدے دیئے، شاہ جہاں کے دربار میں سب سے بڑا منصب نہ (۹) ہزاری تھا، یعنی وہ ارکان سلطنت جن کونو ہزار سواروں کے دکھنے کی اجازت تھی ، اس سے نیچے ہمنت بزاری تھا، اس عہدے پر مہابت خان خانخانان متازتھا، اس کے نیچے پنجیز ارک ، و چار ہزاری و غیرہ تھا سے درجہ کے مناصب پر مسلمانوں اور ہندؤل کی تعداد قریب قریب برابر تھی ، شاہ جہاں تا مہ میں جن ہندو درجہ کے مناصب پر مسلمانوں اور ہندؤل کی تعداد قریب قریب برابر تھی ، شاہ جہاں تا مہ میں جن ہندو عہد یداروں کا ذکر آیا ہے ، ان میں بعض حسید مل ہیں۔

بنج ہزاری کے منصب پر درج ذیل ہندو فائز تھے۔

راجا جگت سنگھ، گئے سنگھ، را دُرتن ہا دُڈا، جمجار سنگھ، مالو تی دکنی، اور دا بی رام دغیرہ۔ چار ہزاری کے منصب پر میاوگ تھے۔

راجه پیمل دان، بھارت بندیلہ، را دُسور، جگد بورائے، ہمیر رائے، وغیرہ۔

گیارہ ہندوافسر دو ہزاری، بارہ ڈیڑھ ہزاری، سولہ ایک ہزاری، آٹھ نہ صدی، گیارہ ہشت صدی، اور آٹھ ہفت صدی تھے، اور ان سے نیچ کے عہد بدار تو بے ثمار تھے۔

# غيرسكم اقليتول كے ساتھ عالمگيراور ٹيبو كامعامله

یہاں رک کرعہد عالمگیری کے بعض خصوصی فرامین واحکام پرایک نظر ڈال لیں جس سے
اندازہ ہوتا ہے کہ عالمگیر اور نگ زیب غیر مسلم رعایا کے حق میں کس قدر فراخ ول اور انصاف پند
تھے۔ بعض شدت پندعناصر کی طرف سے عرصہ سے یہ بات اٹھائی جارہی ہے کہ عالمگیر کڑ مسلم
پرست اور ہندوئش بادشاہ تھا اس نے ہندؤں پر بڑے مظالم کئے ، ٹیپوسلطان شہید کے بارے میں
بھی اس تسم کی بات کہی جاتی ہے ، ذیل میں ہم ڈاکٹر لی این پانڈے کی کتاب ' ہندو مندر اور اور درگ زیب کے مراحد لا ندرویہ
بھی اس تسم کی بات کہی جاتی ہے ، ذیل میں ہم ڈاکٹر لی این پانڈے کی کتاب ' ہندو مندر اور اور اور کی پر برجم رپور دوشنی پڑتی ہے اور ان پراڑ ائی جانے والی سیاہ دھول صاف ہوجاتی ہے۔

کتاب کے شروع میں محترم مولا نا عطاء الرحمٰن قاسمی مدظلہ (ناشر کتاب) کا قیمتی پیش لفظ ہے ، فرماتے ہیں:

عالمگیر اورنگ زیب اورشہیدوطن ٹیپوسلطان، تاریخ ہند کی وہ مظلوم شخصیتیں ہیں جنہیں انگریز مورخوں اور برطانوی عہد کے ضلع گریٹر کے مرتبوں نے بت شکن ہندوکش اور ظالم وجاہر بادشاہ کی حیثیت سے مشتہراور متعارف کرایا ہے، اور سب سے تعجب خیز بات یہ ہے کہ آزاد ہندوستان کے غلام مورخوں نے اسے بلاچوں و چرا قبول بھی کرلیا ہے، بقول مولا ناشبکی

حمری انتا کے دے کے ساری داستان میں یا دہے اتنا کہ عالمگیر ہندو کش تھا، طالم تھا، سمگر تھا

حقیقت حال یہ ہے کہان دونوں حکمرانوں نے اپنے قلم رومیں ہندور عایا کے ساتھ وہ دسن سلوک کیا ہے جس کی نظیر تاریخ ہند میں نہیں ملتی ہے۔

اور نگ زیب اور ٹیپوسلطان کومتعصب و تنگ نظر کہنے والے فاصل مور خین اور یو نیورٹی کے پروفیس حضرات یہ بھول جاتے ہیں کہ ان کے دور حکومت ہی مندروں اور گور دواروں کوجتنی

جا میرین دی منی بین شاید بی می اور راجه و مهاراجه کے دور میں دی منی ہوئ، دور جانے کی خرورت منیں خور قلعہ حلی لال قلعہ ) کے سامنے جا ندنی چوک کے مشرقی کنارے پر واقع جین مندر کے بہری خور قلعہ حلی لال قلعہ ) کے سامنے جا ندنی چوک کے مشرقی کنارے پر واقع جین مندر کے بہری کو اور نگ زیب کی طرف سے باضابطہ و خلیفہ دیا جا تا تھا، اور سیسلسلسسلطنت مغلیہ کے آخری پیاری کو اور نگ زیب کے بہت بعدتک نصب چراغ بہا در شاہ ظفرتک جاری رہا، اور اس مندر کی پیشانی پر فاری کتبر سے ہے کہ بہت بعدتک نصب رہا ہے، جس کور کیفنے والے آج بھی دہلی میں موجود بیں، اور نگ زیب نے تر بہت (بہار) کا بھی دورہ کیا تھا۔

چپارن کامشہور تاریخی مقام گیاتھا جو بھی ہڈسٹوں کا مرکز تھا، کہاجا تا ہے کہ یہاں گوتم بدھ بھی آئے تھے، آج بھی وہاں بدھوں کے آ ٹار موجود جیں، لور یا بیں واقع مہارا جہ اشوک کی لاٹ پردکھن جانب تقریباؤیڈ موف او پرکلمہ طیبہ کندہ کیا گیا ہے، اوراس کے بالکل برابر نیچ نہایت ہی عمرہ خط میں مجی الدین اورنگ زیب عالمگیر غازی اے اوراس کے بالکل برابر نیچ نہایت ہی عمرہ خط میں مجی الدین اورنگ زیب عالمگیر غازی اے اوراک میں مائی گئی ہزار جنیلی منہ ارسان میں اوراک کے اس اورنگ زیب کے فرامین محفوظ جیں، اوران میں بیکھے زمین جیں، اوران کے اصلی مہنوں کے پاس اورنگ زیب کے فرامین محفوظ جیں، اوران میں بومٹوں کی ہوئے سے بیان اورنگ زیب کے فرامین محفوظ جیں، اوران میں بومٹوں کی ارسان میں بومٹوں کی ارسان میں بومٹوں کی بات ہے جب محتر م اراضی کے تناز عات کے موقع پرعدالت میں واقل کئے تھے، بیان دنوں کی بات ہے جب محتر م اراضی کے تاز عات کے موقع پرعدالت میں واقل کئے تھے، بیان دنوں کی بات ہے جب محتر م

مشہور تاریخی شلع موتگیر میں خانقاہ رحمانی سے پچھ فاصلے پر سینا کنڈ ہے، جہاں گرم پانی کا چشمہ اہلناہے، جوالک تفریکی مقام ہے، جس کود کھنے کے لیے دودراز کے علاقوں سے لوگ آئے جشمہ اہلناہے، جوالک تفریکی مقام ہے، جس کود کھنے کے لیے دودراز کے علاقوں سے لوگ آئے جس جی وہاں حاضر ہوا تو سینا کنڈ کے نگراں پنڈتوں جی وہاں جاضر ہوا تو سینا کنڈ کے نگراں پنڈتوں نے جسے میان کیا کہ مینا کنڈ کے لیے اور نگ زیب بادشاہ نے قالباء مے ربیکھ زمین دقف کی ہے، ہمارے بوے پائی عالمی کاشاہی فرمان موجود ہے۔

، فاری کے مشہورادیب برادرم پردفیسرشریف حسین قاسی صاحب صدر شعبہ فاری دل بیندئی نے جھ سے بیان فرمایا کہ سال گذشتہ کسی نے ایک اگر برجورت کو (جو درامل ایک اسکارتھی) میرے پاس بھیج دیا، جب وہ میرے پاس آئی تو کہنے گئی کہ بیں سلم حکر انوں کی طرف سے مندروں کودی گئی جا گیروں کے متعلق فرامین پرکام کر دہ ہوں اس تعلق سے میں نے ہریانہ کے مندروں اور مشوں کا سروے کیا ہے، بیں نے ہرقد یم مندر کے بچاری سے رابطہ قائم کیا اور ان سے استفسار کیا کہ آپ کے پاس کوئی شاہی فرمان ہوتو جھے از راہ کرم دکھا ہیں، جھے اگر بر بمجھ کر ہر مندر کا بچاری اپ ایٹ ایپ کیمرہ سے ان کا فرات لاتے تھے، بین اپنے کیمرہ سے ان کا فوایس کر دیتی تھی، چلتے دفت تھوڑ ا بہت بیسہ بھی دے دیتی تھی، ورفولیس کر دیتی تھی، جلتے دفت تھوڑ ا بہت بیسہ بھی دے دیتی تھی، جس سے وہ خوش ہوجاتے تھے، بیں آپ سے چاہتی ہوں کہ ان فرامین کا خلاصہ تحریر کر دیں، بیں فرادی سے ناواقف ہوں۔

برادرموصوف نے انگریزعورت سے کہا کہ میں دو تین روز میں ان فرامین کا خلاصہ تیار کردوں گاءآپ دو تین روز کے بعد آ کرلے جائیں۔

بروفیسر شریف حسین قامی صاحب نے ان فراین کافو ٹوفرصت کے اوقات میں و یکھنا شروع کیا توان میں یکھفراین ہیں جو اور کے سند کرت میں ہے اور اور قاری میں ہے ، ان فاری فرامین کا خلاصہ لکھنے کے بعدان کو شار کیا تو ۲۰۰۰ رسوفاری فرامین ہے ، بیصرف ہریانہ کے مندروں کو مسلم سلاطین وامراء کی طرف سے دیئے گئے تھے ، جوعطیات و جا گیروں سے متعلق تھے ، مندروں کو مسلم سلاطین وامراء کی طرف سے دیئے گئے تھے ، جوعطیات و جا گیروں سے متعلق تھے ، حسب وعدہ دو تین روز کے بعد جب وہ انگریز عورت آئی تو پروفیسر فدکور نے تمام فرامین کا خلاصہ جو تیار کررکھاتھا پیش کردیا ، جس سے وہ بہت متاثر ہوئی اور بطور معاوضہ بھے دینا جا ہی تو پروفیسر شریف حسین قاسمی صاحب نے اپنی خاندانی وظبی شرافت کا جوت دیتے ہوئے فر مایا کہ میں غیرمما لک کے سے دیکوئی معاوضہ نیس لیتا ہوں جس سے وہ کافی متاثر ہوئی ۔

مسکدیہ ہے کہ جب ہریانہ سے تین (۳۰۰) سواصلی فرامین برآ مد ہوسکتے ہیں ،جوایک چھوٹاسا صوبہ ہے تو پورے ہندوستان میں کتنے فرامین ہوں گے؟اس کی صحیح تعداد کااعدازہ

ہندوستان کے تمام مندروں اور گوردداروں کا سروے کرنے کے بعد ہی کیا جاسکتا ہے، مگرسوال میہ ہندوستان کے تمام مندروں اور گوردداروں کا سروے کی ایسے دور میں جب کہ تعصب و تک نظری ہے کہ بیمشکل و شخص کا م کون سرانجام دے گا اور وہ بھی ایسے دور میں جب کہ تعصب و تک نظری کا ماحول اینے جوبن پر ہے۔

مشہور مجاہد آزادی اور گاند صیائی لیڈر ڈاکٹر بشم بر ناتھ یا نڈے سابق گور نراڈیسے نے ڈاکٹر جج بہادر ہرو کے ایما پر عالمگیراور نگ زیب کی طرف سے ہندومندروں کودیئے گئے فرامین ودستاہ پر ات (برائے جا گیر وعطیات) پر کام کیا تھا، ڈاکٹر صاحب نے بڑی محنت ولگن کے ساتھ ملک کے متنف مندروں سے عالمگیری فرامین حاصل کئے ، اور ان کو براور ان وطن کے سامنے پیش میں اور نگ زیب کا ایک نیا چر و ملک کے سامنے آیا۔

ڈاکٹر بی، این، پانڈے نے ۲۹رجنوری برے اور کا دستانی پارلیمنٹ میں انگریز مورخول کی فتنہ پرداز یوں اور ٹرانگیز یوں پراظہار خیال کرتے ہوئے اور نگ زیب کو بت شکن اور ہندوکش ہونے کے بجائے مندرول اور گوردوارول کو جا گیریں اور عطیات و بے والے بادش ہ کے روپ میں چیش کیا تو تمام ارکان پارلیمنٹ پرسکتہ طاری ہوگیا اور کسی کے اندران کی مخالفت کی ہمت نہ ہوگی ہے۔

ڈاکٹر بی ،این، پانڈے نے عالمگیری طرح شہید وطن ٹیپوسلطان پربھی معرکۃ الآراءکام
کیااوراس شہیدوطن پراٹھریزوں کی طرف سے عائد کئے گئے الزامات واتہامات کا مدل جواب دیا،
بوے افسوس وصد مدے ساتھ کہنا پڑتا ہے کہ ایک طویل عرصہ سے منصوبہ بند طریقہ سے اسلامیان
ہندگی روثن وتا بناک تاریخ کوسٹی کرنے کی غدموم سازش کی جاتی رہی ہے، اور کیسے کیسے فاضل
مورخ اور پروفیسر حضرات محض می سائی باتوں کوفش کرے نئی نسل کے ذبن و دیا نے کومسموم کرتے
دے جیں، اور ہندوسلم اتحاد و بجہتی کی فضا کوٹراب کرتے رہے جیں، جس کی تفصیل خود یا نڈے بی کی زبانی سنٹے!

"ای طرح ٹیپوسلطان کے متعلق بھی نئی روشنی ملی ۱۹۲۸ء میں میں ٹیپوسلطان کے سلسلے میں

الد آباد میں پھے تاریخی چھان مین کرر ہاتھا، ایک دن دو پہرکوانیگلوبنگالی کا لیج کے پھوطلہا ہ آئے اور انہوں نے بیدد خواست کی کہ میں ان کے ہسٹری ایسوی ایشن کا افتتاح کر دوں، چوں کہ وہ کا لیج سید ھے آئے تھے، تو ان کے ساتھان کی کتا ہیں بھی تھیں، میں ان کتابوں میں سے ہند وستان کی تامین کے ورق النے لگا، جب میں ٹیپوسلطان کے سبق پر پہنچا تو دیکھا کہ اس میں درج تھا '' تین ہزار برہموں نے اس لیے خود کشی کر لی کہ ٹیپوسلطان انہیں زیردی مسلمان بنا نا چاہتا تھا، میں نے مورخ کا نام ویکھا تھا مہامہو یا دھیا نے ڈاکٹر ہر پرسادشاستری ،کلکتہ یو ٹیورٹی کے سنسکرت دیران منام ویکھا تھا مہامہو یا دھیا نے ڈاکٹر ہر پرسادشاستری ،کلکتہ یو ٹیورٹی کے سنسکرت دیرانمنٹ کے صدر۔

دوسرے دن ہی میں نے انہیں خط لکھا اور ان سے التجا کی کہ مہر بانی فر ماکر جھے یہ اطلاع ویں کہ ریہ واقعہ انہوں نے کہاں سے لیا، چار باریا دد ہانی کے بعد انہوں نے مجھے اطلاع دی کہ یہ واقعہ انہوں نے میسورگزیٹر سے لیا ہے۔

میسور گزییری کوئی جلد ندالہ آباد میں ملی ند کلکتہ میں نے ڈاکٹر ( تیج بہادر ) سپرو کے مشورے سے اس کے متعلق میسور کے دیوان سرمرزااساعیل کوخط لکھا ،سرمرزااساعیل نے میراخط یو نیورسٹی کے وائس جانسلر سر جوبید رناتھ میل کے پاس بھیج دیا ،سیل صاحب نے جھے اطلاع دی کہ میرادہ خط انہوں نے بروفیسر سری کانتیہ کے پاس بھیجا ہے، جواس وقت میسور گزیئر کوایڈٹ کررہ بیں ،ایک ہفتے کے بعد پروفیسر سری کانتیہ نے پاس بھیجا ہے، جواس وقت میسور گزیئر میں بیوانی کررہ بیں ،ایک ہفتے کے بعد پروفیسر سری کانتیہ نے بھے اطلاع دی کہ میسور گزیئر میں بیواقعہ کہیں نہیں ہے، تاریخ کی وہ کتاب اثر پردیش ،بہار، اڑیہ، بنگال اور آسام کے ہائی اسکول کی تکسب بکتی ،
لاکھوں معصوم الاکے ہرسال اس کتاب کویڑھے ہیں اس واقعہ کاان کے دل پر کیا اثر ہوتا ہوگا ؟

میں نے پروفیسر مر ایکا نتیہ کو لکھا کہ وہ مہر یائی فر ماکر جھے اطلاع فر مائیں کہ ٹیپوسلطان میں کیا تعصب تھا؟ جھے پھراطلاع دی گئی کہ ٹیپوسلطان کا سپر سمالار کرشنا اور برجمن تھا، اوراس کا وزیر اعظم پورنیہ بھی برجمن ، پروفیسر کائٹیہ نے ۲۵۱ رمندروں کی فیرست بھیجی جنہیں ٹیپوسلطان ہرسال تھے اور چڑھا وا بھیجا کرتا تھا، خود ٹیپوسلطان کے قلعے کے اندرسری رنگنا تھ کا مندرتھا، جھے سری گری

منے کے جگت کر وشکر آ چار یہ کے ٹیموسلطان کے نام لکھے ہوئے ایک درجن کنز زبان کے خطوط کی فوٹو کا پی بھیجی گئی، جس سے طاہر ہوتا تھا کہ آ چاریدادر ٹیپوسلطان بیس بے حدمجت تھی، اپنے زمانے کے ہند وستان کے راجا وک اور نوابوں میں ٹیپوسلطان اور اس کے والد بی ایسے خص سے جنہوں نے انگریزوں کے ساتھ انگریزوں کے ساتھ انگریزوں کی گئی بار جنگ ہوئی، اور آ خرمیں ایک بہادروطن پرست کی طرح لاتے ہوئے اس نے شہادت حاصل کی، نامعلوم الاثوں اور آخر میں ایک بہادروطن پرست کی طرح لاتے ہوئے اس نے شہادت حاصل کی، نامعلوم الاثوں کے ذھیرے جب اے کھوج کرنگالا گیا تو انگریز جزل نے دیکھا کہ اس نے تکوارکی مٹھ کو مضوطی سے یکڑرکھا تھا!

میں نے بیتم خطوکتا بت کلکتہ بو نیورٹی کے واکس چانسلر کو بھیجی اور ان سے درخواست کی کہا ہوں وہ اس خطوکتا بت مطمئن ہیں کہ شاستری کی کتاب میں دیا ہوا واقعہ غلط ہے تواس پر کاروائی کریں ورنہ بیخط و کتا بت مجھے واپس کردیں، بہت جلد نہ صرف واکس چانسلر کا جواب آیا بلکہ اس کے ساتھ ساتھ ان کا تھم نامہ بھی آیا کہ شاستری کی تاریخ کی کتاب ہائی اسکول سے فارج کی جاتی ہے۔

اس سلمہ بی تھوڑی وضاحت ضروری ہے کہ ما ارفروری ما 199 و کویری کتاب الواح الصنادید حصد دوم کی رونمائی ڈاکٹر بی این پانٹرے کی نے کی تھی، کتاب کی رونمائی کے بعد ڈاکٹر ، این پانٹرے نے کی تھی، کتاب کی رونمائی کے بعد ڈاکٹر ، این پانٹرے نے تاریخ بند بین تحریف و ترجیم کے موضوع پرایک کلیدی خطبر دیا، جس بیں بید لچپ واقعہ بیان فرمایا (جس سے پروفیسر ہر پرساد شاستری کی شرانگیزی وفت گری کے معیار تحقیق کا ندازہ ہوتا ہے) کہ میرے پاس جب پروفیسر کانتیہ کا خط آیا کہ بیس ۲۵ رسال سے میسور گریئر کومرتب کر ماہوں اس میں ندکورہ بالاواقعہ موجود ہے تو بیس نے مہامہو پادھیائے ڈاکٹر ہر پرساد شاستری مدر شعبہ شکرت کلکتہ یونیورٹی کوخط لکھا کہ آب نے اپنی کتاب میں ٹیپوسلطان کے متعلق میسور گریئر میں موجود بیس ہے، تو ایک عرصہ کے بعد پرد فیسر گریئر میں موجود بیس ہے، تو ایک عرصہ کے بعد پرد فیسر شاستری کا جواب آیا کہ میراخیال تھا کہ میسورگر بیٹر میں یہ واقعہ موجود ہے اورا گرمیسورگر بیٹر میں شاستری کا جواب آیا کہ میراخیال تھا کہ میسورگر بیٹر میں یہ واقعہ موجود ہے اورا گرمیسورگر بیٹر میں شاستری کا جواب آیا کہ میراخیال تھا کہ میسورگر بیٹر میں یہ واقعہ موجود ہے اورا گرمیسورگر بیٹر میں شاستری کا جواب آیا کہ میراخیال تھا کہ میسورگر بیٹر میں یہ واقعہ موجود ہے اورا گرمیسورگر بیٹر میں شاستری کا جواب آیا کہ میراخیال تھا کہ میسورگر بیٹر میں یہ واقعہ موجود ہے اورا گرمیسورگر بیٹر میں

موجودتیں ہے تو جھے معلوم نہیں ہے کہ میں نے بیدوا تعدکہاں سے قل کردیا ہے؟

اس تقریب میں ڈاکٹر پاہلے نے یہ کھی بیان کیا کہ جس نے پردفیسر کانیہ کولکھا کہ غیرسلطان کے تعصب دیک نظری کے تعلق سے کوئی واقعہ میں مور جس ہور مطلع کیا جائے پروفیسر کانیہ کا خطآیا کہ شیرہ سلطان بڑا منصف، عادل اور سیکولر بادشاہ تھا اس کے دور میں کوئی ایک واقعہ بھی الیانہیں ملا کہ جس سے اس کو متعصب اور تگ نظر قرار دیا جا سے، مرف ایک واقعہ گزیم میں فرور ہے جس سے متعصب و نگ نظر کہا جاسکتا ہے دہ یہ کہ میں میں فرور ہے جس سے متعصب و نگ نظر کہا جاسکتا ہے دہ یہ کہ میں میں اور کے میں چیموٹی ذاتی کے ہندوآ باد سے، اور نگی ذاتی کے ہندوؤں کے مظالم وشدا کدے تھی آ کر عیسائی فذہب قبول کرنے جارہ ہو، ان لوگوں نے اور کہا کہ میں کیاس رہا ہوں کہ آ گوگ عیسائی فذہب اختیار کرنے جارہے ہو، ان لوگوں نے اور کہا کہ میں کیاس رہا ہوں کہ آ گوگ عیسائی فذہب اختیار کرنے جارہے ہیں، آپ کوئی اطلاع ملی ہے۔ ایک زبان ہو کر کہا کہ حضور بادشاہ ملامت عیسائی فذہب اختیار کرنے جارہے ہیں، آپ کوئی اطلاع ملی ہے۔

ٹیپوسلطان نے ان لوگوں کو مجھایا کہتم لوگوں کواپنے آبائی دھم (ہندو فدہب) پر قائم رہنا چاہئے، نئے فدہب کواختیار کرنے سے پر ہیز کرنا جاہئے، تم لوگ اپنے اپنے گھروں کوجاؤ، اس پرغور وفکر کرد پھر جھے اطلاع کرد۔

چندروز کے بعد پھر یہ لوگ آئے اور بادشاہ سے کہا کہ صنورہم نے عیمائی ند بہ کواختیار کرنے کا فیصلہ کرلیا ہے، ہمیں اس کی اجازت دے دی جائے بادشاہ نے پھر سمجھایا کہ دیکھوتم لوگوں کواپیخ آ باء داجداد کے ند جب کوئیں چھوڑ ناچا بیئے اورا پخ قد یم فد جب پرقائم رہنا چا ہے اورا گرتم لوگوں نے تہدیلی فد جب کا فیصلہ کربی لیا ہے قو سات سمندر پارکا فد جب اختیار کرنے کے بجائے اورا کوئی اور شاہ کا فد جب کو اختیار کرنا چا ہے ، چنا نچہ انہوں نے اپنے بادشاہ کا فد بہ اختیار کرلیا، بس ایس بادشاہ کا فد ہب اختیار کرلیا، بس ایس بادشاہ کا فد ہب کو اختیار کرنا چا ہے ، چنا نچہ انہوں نے اپنے بادشاہ کا فد ہب اختیار کرلیا، بس کے علاوہ کوئی اور واقعہ نہیں ملک ہے، جس سے اس کو متحصب قرار دیا جا ہے۔

ڈ اکٹر بی این پانڈے زندگی بھر اورنگ زیب عالمگیراورشہیدوطن ٹیپوسلطان کی مدافعت کرتے رہے اوران کے خلاف بولنے اور لکھنے والول کومل جواب دیتے رہے، آخرعمر میں باوجود پیرانہ سالی وضعیف العمری کے جب بھی کسی سیاسی، ساجی اور ثقافتی جلسہ میں شریک ہوتے تو اورنگ زیب اور ٹیپوسلطان کی طرف سے مندروں اور مشوں کودیئے گئے وظا کف اور جا گیروں کا ذکر ضرور کرتے تھے اور ان مسلم ملاطین کا نام بوی عظمت کے ساتھ لیا کرتے تھے، جس کی وجہ سے ان سے ایک طبقہ نفار ہتا تھا۔

ڈاکٹر بی این پائڈے بی کا ایک پرمغز مقالہ'' ہندومندراور اور نگ زیب کے فرامین' کے عنوان سے مختلف اخبارات میں شائع ہوا تھاوہ ولچسپ اور بصیرت افروز مقالہ موقعہ کی مناسبت سے پیش خدمت ہے۔

### ہندومندرادراورنگ زیب کے فرامین

المهاء - ۱۹۵۸ء کے دوران جب میں اللہ آباد مونیلی کاچئر مین تھا تو ترمیم (لیعنی وافل خارج) کا ایک کیس میرے ذیر فور آیا، یہ تنازعہ ایک جائیداد کے بارے میں تھا جوسومیشور ناتھ مہادیومندرکود تف کی گئی تھی، مندر کے مہنت کے مرنے کے بعد اس جائیداد کے دوفریق دعویدار ہوئے، مدعیان میں ہے ایک نے کھا لیے دستادیزات بیش کے جواس کے خاندان کے قبضے میں ہوئے، مدعیان میں ہے ایک نے کھا لیے دستادیزات بیش کے جواس کے خاندان کے قبضے میں تھے، اور جوان فرامین پر مشمل تھے، جنہیں اور مگ زیب نے جاری کیا تھا، میں شش و بیخ میں پروگیا ، قیاس بیتھا کہ یہ فرامین گر معے ہوئے ہیں، مجھے تجب اس بات پر بھی تھا کہ اور مگ زیب جومندروں کے انہدام کے بارے میں خاص شہرت رکھا تھا دہ مندروں کو جا گیرعطا کرنے کے سلسلے میں اس طرح کے انہدام کے بارے میں خاص شہرت رکھا تھا دہ مندروں کو جا گیرعطا کرنے کے سلسلے میں اس طرح کے انہدام کے بارے میں خاص شہرت رکھا تھا دہ مندروں کو جا گیرعطا کرنے کے سلسلے میں اس طرح کے انہدام کے جاری کرسکا تھا؟

جا گیر، پوجا اور د بوتا وَل کے بعوگ کے لیے عطا کی جارہی ہے، جھے یہ سوال پریشان کئے مونے تھا کہ اور نگ زیب اپنی شناخت بت برتی کے ساتھ کس طرح کر داسکیا تھا، مجھے یقین تھا کہ یہ دستاہ بزات اصلی نہیں ہیں ہیں کسی نتیج پر چنچنے سے پہلے میں نے بہتر سمجھا کہ ڈاکٹر سرتیج بہا درسپر و صاحب سے مشورہ لول جو فاری اور عربی کے بڑے عالم نتیے، میں نے کا غذات ان کے سامنے رکھ کر مشورے کی درخواست کی ، دستاہ بزات کے مطالع کے بعد ڈاکٹر سپر وصاحب نے کہا کہ اور نگ زیب کے بیفرامین بالکل اصلی ہیں ، پھرانہوں نے اپنے ختی سے دار آئی کے جنگمیری شیوا مندر کے کیس کی فائل منگوائی جس کی گی اپلیس اللہ آباد ہا نیکورٹ میں گذشتہ ۱ رسال سے زیرساعت تھیں ، جنگمیری شیوا مندر کے بیس کی فائل منگوائی جس کی گی اپلیس اللہ آباد ہا نیکورٹ میں گذشتہ ۱ رسال سے زیرساعت تھیں ، جنگمیری شیوا مندر کے بیاس مندر کوجا گیر عطاکر نے کے سلسلے میں اور نگ زیب کے گی دوسر سے فرایٹن بھی شے۔

اورنگ زیب کی بینی شبید جب میرے سامنے آئی تو میں بہت متجب ہوا، ڈاکٹر سپر وصاحب کے ایما پر میں نے گئی اہم منادر کے مہنتوں کوخطوط کھے کہ اگران کے پاس ان کے مندروں کوجا گیر عطاکرنے کے سلسلے میں اورنگ زیب کے کوئی فرامین ہوں تو جھے ان کی فوٹو کائی ارسال کی جاھے ، مجھ پراس وقت جرتوں کے پہاڑٹوٹ پڑے جب جھے بڑے مندروں جیسے مہا کالیشور مندر (اجین) بالا جی مندر (چرکوٹ کوٹ امائند مندر (گوہائی) جین مندر (شرنجیا) اور دوسرے کئی منادراور گوردوارے بالا جی مندر (چرکوٹ کوٹ کی منادراور گوردوارے جو شالی ہند میں بھرے ہوئے ہیں ، کی طرف سے اورنگ زیب کے فرامین کی نقول موصول ہوئیں ، بدفرا میں ۲۵ ماھ - ۱۹ ماھ (۱۹۵۹ء، ۱۲۹۵ء) کے درمیان جاری کئے گئے تھے۔

مندرجہ بالامثالوں سے ہندواوران کے مندروں کے تین جہاں اورنگ ذیب کی سخاوت ظاہر ہوتی ہے وہیں یہ بات بھی ثابت ہوجاتی ہے کہ مورضین نے اس کے بارے میں جو پچے بھی کھا وہ محض تعصب کی بناپر تھا، اور وہ تصویر کا صرف ایک رخ تھا، ہندوستان ایک وسیع وعریض ملک ہے جہاں ہزار ہا مندر جا بجا بھر ہے ہوئے ہیں، مجھے یقین ہے کہ اگر مناسب تحقیقات کی جا کیں تو اور بھی ایس مثالیں سامنے آئیں گی ، جواس بات کا ثبوت ہوں گی کہ غیر مسلوں کے تین اورنگ زیب کا طرز علم مخیر انہ تھا۔

اور تک زیب کے فرامین کی تحقیقات کے دوران میراسابقہ جناب گیان چندراور ڈاکٹر بی

ایل گیتا ہے بھی پڑا جو پٹندمیوزیم کے سابق شتام تھے،ادر جوادرنگ زیب برقابل قدرتاریخی اہمیت کی حال محقیق کررہے تھے، جھے بیجان کر جوٹی ہوئی کرت کے متلاثی کچھا سے محقق بھی ہیں جوابی پوری کوشش کررہے ہیں کہاورنگ زیب کی اس "بدنام اور جہم شبیہ" کی صفائی کی جائے جے متعصب پوری کوشش کردہ ہیں کہاورنگ زیب کی اس "بدنام اور جہم شبیہ" کی صفائی کی جائے جے متعصب موزمین نے ہندوستان میں مسلم دور حکومت کی علامت قرار دیا ہے اور جس کی حکامی ایک شاعر نے نہایت ہی دی کھرے اندازیں کی ہے۔

تنہیں لے دے کے ساری داستان میں یاد ہے اتنا کہ عالمیر ہندو کش تھا، ظالم تھا، ستمگر تھا

اورنگ زیب پرہندو کالف حکرال ہونے کی الزام تراثی کرتے ہوئے اس کے اس فرمان کو بہت اچھالا گیا جو '' بنارس فرمان کے نام سے مشہور ہے، بیٹر مان بنارس کے ایک برہمن کنبہ سے متعلق تھا، جو محلّہ کوری میں رہائش پزیرتھا، ۱۹۰۹ء میں گوئی اپادھیائے کے نواسے منگل پانڈے نے اس فرمان کوئی مسٹریٹ کی عدالت میں پیش کیا تھا بیفر مان پہلی بارااواء میں '' جزل آف دی ایشیا تک موسائٹی آف بنگال' میں شاکع ہوا، جس سے اسکالرس (علاء وفضلاء) کی تو جہ اس جانب منعطف ہوئی آور بھی سے مورفیین بکٹر سے اپنی تریول میں اس کا حوالہ دیتے ہے آرہے ہیں، اس بات کوئی پشت ڈالتے ہوئے کہ فرمان کی اصل غرض دعایت اور انہیت کیا تھی، انہوں نے اورنگ زیب پریہ بہت ڈالتے ہوئے کہ فرمان کی اصل غرض دعایت اور انہیت کیا تھی، انہوں نے اورنگ زیب پریہ الزام تر اثی بھی کی ہے کہ انہوں نے ہندومندودل کی تھیرات پر یا بندی عاید کردی تھی۔

بیفر مان اورنگ زیب نے ۱۵ مرجمادی الاولی ۱۹۵۵ھ (۱۰ مارچ ۱۹۵۹ء) کو بنارس کے مقامی عہد بدارک کیا تھا جو ایک شکایت نامے کے سلسلے میں تھا، جسے ایک برہمن نے واضل کیا تھا جو کی مقامی مندر کا گراں تھا اور جسے کھاوگ ستار ہے تھے، فرمان اس طرح سے ہے۔ واضل کیا تھا جو کسی مقامی مندر کا گراں تھا اور جسے کھاوگ ستار ہے تھے، فرمان اس طرح سے ہے۔

"ابوالحن (جوشائی فیض کے لاکق اور قابل اعتاد ہے) کومعلوم ہونا جا ہے کہ ہماری فطری رحم دلی اور طبعی کرم کا تقاضا ہے کہ ہماری کھمل انتقک توت اور نیک اراد ہے جوام وخواص امیر وغریب کی قلاح و بہود پرصرف ہوں، ہمارے موقر قانون کے تحت ہم نے فیصلہ کیا ہے کہ قدیم مندروں کو

منہدم نہ کیا جائے نے مندروں کی تغییر کی اجازت بھی نہ دی جائے، ہمارے عدل کے دوران ہمارے قابل اکرام واحر ام دربار میں یہ اطلاع بینی ہے کہ کچھ لوگ بنارس اور اطراف کے ہندوباشندگان اورقد بھ مندروں کے برہمن گرانوں کے معاملات میں دخیل ہوکرانہیں ستار ہے ہیں، نیز وہ لوگ ان برہمنوں کوان کے عہدول سے بے دخل بھی کرنا چا ہے ہیں، ادراس طرح کی ہیں، نیز وہ لوگ ان برہمنوں کوان کے عہدول سے بے دخل بھی کرنا چا ہے ہیں، ادراس طرح کی دھمکیاں اس قوم (ہندوقوم) کے لیے باعث اذبت ہیں، لہذا ہماراتھم شاہی یہ ہے کہ اس واضح تھم کموسول ہوتے ہی فوری طور سے احکام صادر کیا جائے کہ مستقبل میں ان علاقوں کر ہنے والے برہمنوں اور ہندو باشندگان کے معاملات میں غیر قانونی طور سے مداخلت نہ کیجائے اور نہ ان میں اضطراب کیا جائے تا کہ وہ حسب سابق اپنے عہدوں پر بحال رہ کر بشاشت قلب سے اپی عبادات کرسیں، اور ہماری مملکت خداد اد ہمیشہ ہیش کے لیے برقر ارد ہے، اس حکمنا مے کو دونوری فقیل طلے 'تھور کیا جائے ''

یے فرمان واضح طور سے اس بات کی نشا ندہی کرتا ہے کہ اور نگ زیب نے شخصر دول کی لئے مندرول کی لئے مندرول کی تغییر کے خلاف کوئی نیا حکمنا مہیں جاری کیا تھا بلکہ اس نے صرف مروجہ دستور کی طرف اشارہ کرتے ہوئے موجودہ مندرول کی موجودگی کی توثیق کی تھی اور ساتھ ہی ساتھ مندرول کے انہدام کے خلاف فیرمہم اور واضح احکامات صادر کئے تھے، فرمان اس بات کی طرف بھی اشارہ کرتا ہے کہ وہ دل سے جا بتا تھا کہ اس کی مندور عایا سکھ چین سے زندگی بسر کرے۔

اس طرح کابید واحد فر مان نہیں تھا، بنارس میں ایک اور فر مان بھی پایاجا تا ہے جو ظاہر کرتا ہے کہ اور نگ زیب کی دلی خواہش تھی کہ ہندو سکون قلب سے زندگی بسر کریں ، فر مان کے الفاظ حسب ذمل ہیں:

مہارا جہ دھیرج راجارام سکھنے نے ہمارے قابل اکرام اور رفع الثان در بار میں ایک عرضداشت داخل کی ہے کہ بنارس میں گنگا کے کنارے محلّہ مادھورام میں اس کو والد نے ایک مکان محصّدات وسائیں (جواس کا ذہبی معلم تھا) کی رہائش کے لیتھیر کیا تھا، چوں کہ پچھلوگ کوسائیں کو تنگ کرتے ہیں لہذا ہمارا تھم شاہی ہے ہے کہ اس واضح تھم کے موصول ہوتے ہی موجودہ اور مستقبل کے تمام عہد بداران ہے تھم صاور کریں کہ مستقبل ہیں کوئی بھی شخص گوسا کیں کے کسی معالمے میں نہ دخیل ہواور نہ اسے کسی طرح پریشان کیا جائے تا کہ وہ بطیب خاطر اپنی عبادات کی ادائی گر سکے اور ہماری مملکت خدا داد ہمیشہ ہمیش کے لیے قائم رہے ، اس تھم کو ''فوری تقبیل طلب' معاملہ نصور کیا جائے''۔

کے ووسرے فرامین جوجگھری مٹھ کے مہنت کے قبضے میں ہیں ان سے ظاہر ہوتا ہے کہ اورنگ زیب کے لیے میہ بات نا قابل برداشت تھی کہ اس کی رعامیا کے حقوق میں مداخلت کی جائے ( خواہ وہ ہندوہوں یا مسلم ) وہ مجرموں سے تحق سے پیش آتا تھا، ان فرامین میں سے ایک اس شکا بت نامے سے متعلق تھا جواورنگ زیب کے دربار میں جنگم جماعت نے (جنگم فرقے کو مانے والاسائی طبقہ) بنارس کے ایک مسلم باشند سے بنام نذیر بیک کے خلاف دائر کیا تھا، اس معاملے میں حسب ذیل فرمان جاری کیا گیا۔

" محمد آباد جو بنادس (صوب الله آباد) کے نام سے جانا جاتا ہے کے علمبر داروں کو مطلع کیا جاتا ہے کہ حال میں ارجن مل اور جنگم جو پرگنہ بنادس کے کمین ہیں ، دربارشاہی میں حاضر ہوئے اور شکایت کی کہ نذیر بیگ نے جو بنادس کا باشتدہ ہے ، ان کی ان پارٹج حویلیوں پر بر در قبضہ کرلیا ہے ، جو تصبہ بنادس میں واقع ہے اس لیے تھم دیا جاتا ہے کہ اگر ان کا دعوی سچا ہواور (فدکورہ حویلیوں جو قصبہ بنادس میں واقع ہے اس لیے تھم دیا جاتا ہے کہ اگر ان کا دعوی سچا ہواور (فدکورہ حویلیوں پر) ان کے مالکانہ حقوق ٹابت ہوجا کیں تو نذیر بیگ ان حویلیوں میں داخل نہ ہونے دیا جائے ، تاکہ جنگم جماعت مستقبل میں ہمارے دربار میں شکایت کندگان کی حیثیت سے نہیش ہو۔" (۱)

ایک دومرا فرمان جوای مٹھ کے قبضہ میں ہے میم رہے الاول ۸۷۰ اھ کو جاری کیا گیا تھا، یہ اس قطعہ زمین سے متعلق ہے جوجنگم جماعت کوعطا کیا گیا تھا اور اس فرمان کے روسے انہیں دوبارہ لوٹایا گیا فرمان حسب ذیل ہے: " رکنہ حولی (صوب اللہ آباد) کے تمام موجودہ اور ستقبل کے جا گیرداروں اور کروڑیوں کو مطلع کیا جاتا ہے کہ بھی شاہی جنگم جماعت کو ۱۵ اربیکھ قطعہ زبین ان کی کفالت کے لیے عطا کیا جاتا ہے ، اس کے قبل پرانے حاکم اس امری تحقیق کر بچے ہیں اس موقعہ پر بھی انہوں نے دہ شوت پیش کے ہیں جن پر خدکورہ پرگنہ کے ملک کی مہر شیت ہے، اور جس سے ٹا بت ہوتا ہے کہ حسب مابق یہ قطعہ زبین نہ کہ ان کے قبضے ہیں ہے بلکہ اس پران کا بق بھی واضح طور سے ٹا بت ہوتا ہے ہوتا ہے لہذا بھی مانہی یہ قطعہ زبین انہیں راس شاہی کے صدیقے (نثار) کے بطور عنایت کیا جاتا ہے، نہ کورہ قطعہ زبین انہیں راس شاہی کے صدیقے (نثار) کے بطور عنایت کیا جاتا ہے، نہ کورہ قطعہ زبین فصل خریف کے آغاز سے حسب سابق کی طرح آنہیں لوٹا دیا جائے اور ان سے کی طرح کا تعرض نہ کیا جائے تا کہ یہ جنگم جماعت ہر فصل کی آئد نی کوا پٹی کفالت کے لیے استعال میں لائے اور بر ماد نہ ہوں۔

اس فرمان سے ظاہر ہوتا ہے کہ اور نگ زیب کاعدل نہ صرف ریے کہ طفقی تھا بلکہ " نثار" تقسیم
کرنے میں وہ ہند دمساکین میں بھی امتیاز نہیں کرتا تھا، عین ممکنات میں سے ہے کہ مذکورہ ۱۷۸۸ بیکھ قطعہ زمین اور نگ زیب نے بنفس نفیس جنگم فرقے کولیطور عطیہ دی ہو، کیوں کہ ای قطعہ زمین سے متعلق حسب ذمیل فرمان بھی ہے، جو ۵ در مضان المبارک ای اے میں جاری کیا گیا تھا۔

" برگنہ حویلی بنارس (جوسوبہ اللہ آبادکے تحت ہے) کے موجودہ اور مستقبل کے تمام عہد بیداروں کو مطلع کیا جاتا ہے کہ بھکم شاہی برگنہ بنارس ۱۵ اربیکھ قطعہ زمین جنگم جماعت کوان کی گند ربسر کے لیے عطا کیا گیا ہے حال ہی میں وہ لوگ دوبارہ دربارشاہی میں حاضر ہوئے تھے، ان کے حقوق ثابت ہو چکے ہیں اور بید کہ بیدوہی لوگ ہیں جن کے تقرف میں فدکورہ قطعہ زمین ہے لہذا ورج ذیل تفصیل سے تحت فدکورہ زمین کو "مفتی زمین" تصور کیا جائے تا کہ بیلوگ اسے استعال کرسکیس اور شبہ شاہ کی حکومت کی بقاء کے لیے دعاء کریں۔"

ایک دوسرے فرمان جاری شدہ ۵ اور کی روسے جودرج ذیل ہے، اور نگ زیب نے بنارس شہر کے ایک ہندو معلم کو بھی زیبن عطاکی تھی۔

اس مبارک موقع پر موقر فرمان جاری کیا گیاتھا جودہ قطعات زیمن سے متعلق تھا جن کی یا مواکھا نے پرواقع ہیں ،ان کی کہ ۵۸ مردیرا ہے یہ قطعات زیمن بنادس ہیں گڑگا کے کنارے بنی مادھو گھا نے پرواقع ہیں ،ان میں ہے مکان کے دو پر داور مرکزی مجد کے پچھوا اڑے اور دومرا میں ہے مکان کے دو پر داور مرکزی مجد کے پچھوا اڑے اور دومرا کچھاو پرداقع ہے ، یہ قطعے جو خالی ہیں اور جن پر کوئی تقیم نہیں گی گئے ہیت المال کے تقرف میں ہیں ،لہذا ہم نے اس قطعات کو رام جیون گوما کیں اور اس کے فرز ندکو لطور انعام عطا کئے ہیں تاکہ دہ ان قطعات زیمن پر مقدس بر ہمنوں اور فقیروں کے لیے رہائش مکان بنوا کیں اور یا دا آئی میں مصروف رہتے ہوئے ہماری مملکت خداداد کے لیے دعا کریں، جو بھیشہ ہمیش کے لیے قائم رہیں، الہذا ہمارے عالی مرتبت شہرادگان ، وقعے وزراء ، شریف امراء عالی عہد بداران ، ڈوگر اور موجودہ اور مستقبل کے کوٹو الوں کو داجب ہے کہ دہ اس موقر تھم نامے کے مستقبل کے کوٹو الوں کو داجب ہے کہ دہ اس موقر تھم نامے کے مستقبل کے کوٹو الوں کو داجب ہے کہ دہ اس موقر تھم نامے کے مستقبل کوٹو الوں کو داج ہوں ہوں بالالوگوں کے تصرف میں رہیں اور ان کی اولاد کو تمام وشش کریں ، تاکہ فہ کورہ قطعات فہ کورہ بالالوگوں کے تصرف میں رہیں اور ان کی اولاد کو تمام بقیاجات اور محاصل ہے مستقبل کے میں مارے کا میں میں اور ان کی اولاد کو تمام بقیاجات اور محاصل ہوں کے نیز ان سے ہر سال نئی سند کا مطالبہ نہ کیا جائے ''۔

## گومانی کامندر:

اورنگ زیب اپنی رعایا کے ذہی جذبات کے احر ام کے سلسلے میں بہت ہی مخاط تھا،
ہمارے پاس شہنشاہ کا ایک فرمان ہے جے اس کے عہد حکومت کے نویں سمال میں ۱ رصفر کوسد امن
ہر بہن کے حق میں جاری کیا گیا تھا میشخص آسام میں گوہائی کے امان مرمندر کا پجاری تھا، آسام کے
ہدورا جا دی نے دیوتا کے بھوگ (چڑ ھادے) اور پجاری کے گزر بسر کے لیے زمین کا ایک قطعہ اور جنگل کی پھھ آمدنی مختص کی تھی، جب اورنگ زیب نے اس صوبہ پر قبضہ کیا تو فوری طور پر ایک فرمان جاری کے جو میں ذمین کے عطید اور جنگل کی کھی المدنی کی دورہ مندر اور اس کے بچاری کے حق میں ذمین کے عطید اور جنگل کی آمدنی کی توثیت کی گئی ، گوہائی فرمان کامنن حسب ذیل ہے۔
آمدنی کی توثیت کی گئی ، گوہائی فرمان کامنن حسب ذیل ہے۔

''اہم معاملات کے موجودہ اور سنتعیل کے تمام ممال، چودھری ، قانون کو، مقادم اور کل

مر کار میں واقع یا نڈو پرگنہ میں پٹے بنگیسار کے کسانوں کو طلع کیاجا تاہے کہ سابق راجا وی کے فرمان کے مطابق سکارا گاؤں کا ایک تطعہ زمین (جس کی پیائش ۱۸۲۲ربسواہے) اور جس کی مال گزاری کی جملهرم ملغ سرروپے ہے سدامن اوراس کے اڑے (امانندمندرکے پیجاری) کوعطا کی گئی تھی، حال ہی میں مندرجہ بالا دعویٰ کی صحت ثابت ہوگئی ہے کہ مذکورہ بالا نان ونفقہ کی رقم میں ہے مبلغ ۲۰ ررویے جو فدکورہ گاؤں کے محصول سے حاصل ہوتے ہیں، اور بقایارتم جو جنگل کی آمدنی سے حاصل ہوتی ہیں باشٹناء مال گذاری کی رقم کے جوانتخابی گاؤں سے حاصل ہوتی ہے ندکورہ بالاعطیہ واروں کوعطا کی گئی تھی، لہذا ندکورہ بالاتمام عمال پرلازم ہے کہ ندکورہ نفذرقم اور قطعہ زیمن (دونوں محلوں سے ملیحدہ کرکے ) فدکورہ عطیہ داروں کے قبضے میں ہمیشہ ہمیش تاحیات بخش دی جائے تا کہوہ اس رقم اور قطعہ زمین کو اپنی گزربسر اور اسنے دیوتاؤں کے بھوگ کے لیے استعال کرسکیس اور اپنی عبادت میں منہک ہوں تا کہ ہماری حکومت ابدالآباد تک قائم رہے، دہ (لیعنی عمال) اس جگہ کو کرایہ یرا مخانے کی اجازت نددیں اور نہ ہی مال گزاری پاکسی دوسرے محاصل یائی سند کے بارے میں (ان عطیہ داروں سے ) کسی قتم کا تعرض کریں اگر کوئی نئ سند پیش کرے تواہے قابل اعتبار نہ گردانیں، تمام عمال اس حکمنا ہے کے یابندر ہیں اور اس سے سرموجھی انح اف نہ کریں۔" (۱)

#### اجين كامها كاليشورمندر

ہندورعایا اوران کے دھرم کے تعلق سے اورنگ زیب میں مثالی رواداری پائی جائی ہائی ہائی ہائی ہائی ہائی ہائی ہائی کا ثبوت اجین کے مہا کالیشور مندر کے بجاری پیش کرتے ہیں، یہ مندر شیوا کے اہم منادر میں سے ایک ہے، جہاں دن اور رات کے ہم لمح ایک'' دیا'' جے'' نندادیپ' کہتے ہیں روش رہتا ہے، اور اسے بچھنے ہیں ویا جاتا، عہد قدیم سے ہی اس دیے کوروش رکھنے کے لیے مقامی حکومت کی طرف اور اند چارسیر تھی مہیا کیا جاتا رہا، مندر کے بجاریوں کا کہنا ہے کہ مثل دور حکومت میں بھی سے روز اند چارسیر تھی مہیا کیا جاتا رہا، مندر کے بجاریوں کا کہنا ہے کہ مثل دور حکومت میں بھی سے

<sup>(</sup>۱) يقرمان شهنشاه كى تخت نشينى كنوس سال مين ارمفر كولكها كميا

روایت قائم ری یہاں تک کہ اور نگ زیب نے بھی اس قدیم روایت کی پاسداری کی بد متی سال و کوے کوٹا بت کرنے کے لیے ان کے پاس کوئی شاہی فرمان ہیں ہے، لیکن ان کے پاس مراد بخش کو جو کوٹا بت کرنے کے لیے ان کے پاس کوئی شاہی فرمان ہیں ہے، لیکن ان کے باس کے جاری کر وہ فرمان کی ایک نقل ہے جے اس نے ۵ رشوال الا واجے کو این والد کے عہد حکومت میں جاری کروہ فرمان کی ایک نشاہ کی طرف سے جاری کریا تھا، مہاکا لیشور کے سابق بیجاری دیو نارائن کی عرضد اشت پرییفر مان شہنشاہ کی طرف سے حاری کیا گیا تھا۔

بوری ہوں کے بعد عرضی گذار کے در کارڈ کی چھان بین کے بعد عرضی گذار کے دو کارڈ کی چھان بین کے بعد عرضی گذار کے دو کو مہدی وقع نولیں نے برانے ریکارڈ کی چھان بین کے بعد عرضی گذار کے دو کے تعدی تقدیق کی ماس بناء پر چبوتر ہ کو الی کے تحصیل دار کو تھم دیا گیا کہ مندر کے فدکورہ دیے کے دو کے دورانہ مہیا کیا جائے۔''

اس فرمان کی ایک نقل ۱۵۱۱ هیس ( مینی اصل فرمان کے اجراء کے ۹۳ رسال بعد ) محمد سعد اللہ نے جاری کی ۔

مندر کے موجودہ بجاری اس سے یہ نتجہ اخذ کرتے ہیں کہ اصل فرمان کی نقل کا ایک طویل و تفے کے بعد اجراء کیا جانا اس بات کا ثبوت ہے کہ اصل فرمان پر اس تمام مدت میں عمل ہوتا رہا اور اس مدت میں اور نگ زیب کا دور گذرنے کے باوجود اس فرمان کی کوئی وقعت نہ ہوتی تو ایک دمردہ''فرمان کی نقل حاصل کرنے کی کوشش کوئی نہ کرتا۔

مندر کے سابق مہنت لکشمی نارائن نے اور بھی چندشاہی دستاویزات (جوندکورہ مندر کے محافظ خانے یاسرکاری دفتر میں محفوظ رکھے گئے تھے) پرمیری توجہ دلائی ککشمی نارائن کے پاس اور نگ زیب کے عہد حکومت کے کچھاور کا غذات بھی ہیں۔

### شترنجها درآبو کے مندر

عام طورے مورضین اس بات کا ذکرتو کرتے ہیں کہ احمد آباد میں نا گرمیٹھ کا تعمیر کردہ چتنامن مندرمسار کردیا گیا تھا، کیکن اس حقیقت ہے کی کاٹ جاتے ہیں کہ بیون اور مگ زیب ہے جس نے اس ناگرسیٹھ کوشتر نجے اور آبو کے مندروں کی تعمیر کے لیے زمین عطا کی تھی، اس سلسلے میں جوسندعطا کی گئی وہ اس طرح ہے۔

''(اور) جس کا اختیام خوش گوار ہوگا جو ہری تی واس نے اس مقدس اعلیٰ وار نع در بار کے ذمہ دارا اشخاص کی معرفت ہمارے حضور ایک عرضد اشت پیش کی ہے، لہذا عالی جاہ ہند کا ایک فرمان استخاص کی معرفت ہمارے حضور ایک عرضد اشت پیش کی ہے، لہذا عالی جاہ ہند کا ایک فرمان المبارک اس الحے وجاری کیا جاتا ہے، جو حضرت سلیمان کے فرمان جیسا اعلیٰ وار فع ہے، اور حضرت محمد کے جانشین تھے۔

ال فرمان کے تحت ضلع پلیتانہ جے شرنجہ اختیار میں آتا ہے، (بیصوبہ احمد آباد کے ذیر نگیس ہے اور اس کے محاصل کی آمدنی ۱ مرا کھ درہم ہے) عرض گزار کو دائی انعام کی صورت میں عطاکیا جاتا ہے، عرض گزارمتوقع ہے کہ ہمارے درباہے اس صمن میں ایک فرمان شاہی جاری کیا جائے، لہذا حسب سابق مابعد عرض گذار کو خدکورہ بالاضلع دائی انعام کی صورت میں عطاکرتے ہیں۔

اس لیے ندکورہ بالاسرکار کے صوبے کے تمام موجودہ اور ستنقبل کے نتظمین پرلازم ہے کہ وہ اس قابل تعظیم علم نامے کی تعمیل کرتے ہوئے اس امر کی پوری پوری کوشش کریں کہ فدکورہ بالاضلع شخص فدکورہ اوراس کی اولا داور در شد کے تینے بین سل در نسل رہے ، اس کے علاوہ شخص فدکورہ کوتمام محاصل اور دیگر بقایا جات ہے مشتی قرار دیا جائے نیز اس سے ہرسال نی سند کا مطالبہ نہ کیا جائے ، عمال کومطلع کیا جات ہے کہ وہ اس فرمان شاہی سے سرموانح اف ندکریں۔''

(بيفرمان ٩ .... ٨ لا واح مطالق ١٧٥٨ وككما كيا)

ناگرسیٹھ نے کسی جنگ میں اور نگ زیب کی مدد کی تھی اور اس کی خدمات سے خوش ہوکر اور نگ زیب نے اے گرنال ادر آبو کی مجھز مین وہاں کے مندروں کے لیے تحفقاً عنایت کردی تھی، فرمان حسب ذیل ہے۔

الله كے نام كے ساتھ جو بے صدر حيم اور ميريان ب، (طغره) ايمان والو! الله اور اس كے

رسول کی فرمانبرداری کرواور جوتم میں سے صاحب حکومت بیں ان کی بھی۔

(مهر) ابوالمظفر محی الدین محمداور تک زیب عالمکیر بادشاه غازی اس وفت بیفر مان جاری کیاجا تا ہے کہ:

شراوک فرقے کے شائق داس ولد ساہس بھائی نے مابدولت سے انعام خاصد کی التجا کی ہے۔ پہنے میں نہ کورنے ہماری فوج کے دوران اجناس کی فراہمی سے مدد کی تھی ، اوراس خدمت کے عوض وہ مخص نہ کورنے ہماری فوج کے دوران اجناس کی فراہمی سے مدد کی تھی ، اوراس خدمت کے عوض وہ مخصوص انعامات سے نوازے جانے کا طلبگار ہے، لہذا پلیتانہ کا دیمی علاقہ جواحمہ آباد کے دائر ہا نعتیار ہیں آتا ہے اور پلیتانہ کی پہاڑی جوشر نجہ کے نام سے معروف ہے، مع اس کے مندر کے مابدولت شراوک فرقے کے نہ کورہ تی داس جو ہری کوعطا کرتے ہیں، شرنجہ پہاڑی سے جوکلای اورایندھن حاصل ہوں گے دہ بھی شراوک فرقے کی ملکیت شار ہوں گے دہ اسے اپنی کی بھی ضرورت کے لیے استعمال کر کیس، جو بھی شرنجہ پہاڑی اوراس کے مندر کی محافظت کرے گا وہ پلیتانہ کی آمد نی کا حقدار ہوگا ، وہ اپنے طور سے عبادت کریں کہ ہماری حکومت قائم ودائم رہے، تمام عمال حکومت عبد بدار جا گیرداراور کروڑیوں کا فرض ہے کہ وہ اس حکم نامے میں نہ کوئی تبدیلی کریں ور نہ بی سے میں نہ کوئی تبدیلی کریں اور نہ بی سے میں نہ کوئی تبدیلی کریں اور نہ بی سے میں نہ کوئی تبدیلی کریں اور نہ بی سے میں نہ کوئی تبدیلی کریں اور نہ بی سے میں نہ کوئی تبدیلی کریں اور نہ بی سے میں نہ کوئی تبدیلی کریں اور نہ بی سے میں نہ کوئی تبدیلی کریں اور نہ بی سے میں نہ کوئی تبدیلی کریں اور نہ بی سے میں نہ کوئی تبدیلی کریں۔

### گرنارادرآ بوجی

علاوہ ازیں جوناگڑھ یں ایک پہاڑے جوکرنار (یا گرنال) کے نام سے مشہور ہے، اور آبوجی بیم ایک پہاڑی ہے جوسرونی کے دائرہ افقیار میں آتی ہے، ان دونوں پہاڑوں کوجی بیم شرادک فرتے کے سی داس جوہری کو بطور خاص مرحمت فرماتے ہیں، تا کہ وہ کلی طور پرمطمئن ہوجائے لہذا جملہ عہد یداروں کے لیے بیضروری ہے کہ وہ کسی کوان (املاک) میں مداخلت نہ کرنے دیں، اورکوئی بھی راجان (سی دائل سے کی تئم کا تعرض شرکے بلکداس کی جرطرح سے کرنے دیں، اورکوئی بھی راجان (سی دائل سے کی تئم کا تعرض شرکے بلکداس کی جرطرح سے امدادی جائے اس بھی کی تغییل کرنے والے سے جرسمال نی سند کا مطالبہ نہ کیا جائے، اور اگر کوئی قفی

اس کا وَں اور تین پہاڑوں پرکوئی دعوی دائر کرتا ہے جسے ہم نے (ستی داس کو) مرحمت فرمایا ہے تو اس کا ایفنال ندصرف بید کہ قابل قدمت ہوگا بلکدوہ عوام اور اللہ کی لعنت کا بھی مستحق ہوگا ،اس کے علاوہ بھی ایک علیدہ سندا سے عطا کی گئی ہے۔ (بیفرمان \*ارد جب المرجب \* ٤٠ احدمطال تا ارج بالمرجب م ٤٠ احدمطال تا ارج بالمرجب م ١٤٠ احدمطال تا اور اللہ م اللہ علیہ م کے احدمطال تا اور اللہ کی ایک علیہ م کے اور تم کیا گیا )۔ "

## وشوناته مندر بنارس كانهدام كالصل سبب

کیکن پچھوا تعات اس بات کے شاہر بھی ہیں اور شک وشبہ سے بالا تر بھی کہ اور نگ زیب
نے بنارس کے دشونا تھ مندراور گولگئڈ ہ کی جامع مسجد کے انہدام کا حکم بھی دیا تھا لیکن جن حالات
کے تحت مندراور مسجد کا انہدام کیا گیا اور اس کی جود جو ہیان کی گئیں ان کا فائدہ اور نگ زیب کو
پہنچ سکتا ہے۔

وشوناتھ مندرکا تصہ یوں ہے کہ بنگال جاتے ہوئے اورنگ زیب جب بنارس کے قریب
سے گزراتو ان ہندوراجا کل نے جواس کے حثم وخدم میں سے بھے اورنگ زیب سے وہاں ایک
روز قیام کی درخواست کی تا کہان کی رانیاں بنارس میں گڑگا اشنان ، اور دشوناتھ دیوتا کی پوجا کرسکیں ،
اورنگ زیب فورآ رامنی ہوگیا اور ان کی تھا ظمت کے لیے بنارس تک کے مرمیل کے راستے پرنوج کی
مکڑیوں کو تعینات کردیا ، رائیاں پاکیوں میں سوار تھیں ، گڑگا اشنان سے فارغ ہوکر وہ پوجا کے لیے
وشوناتھ مندرد دانے ہوئیں۔

پوجا کے بعدسوائے کھے کی مہارانی کے تمام رائیاں واپس آگئیں، مہارانی کی تلاش میں مندر کی پوری صدود چھان ڈالی گئی لیکن اس کا پید نہ چل سکا ، اور تک زیب کواس واقعہ کی اطلاع ملی تو وہ سخت ناراض ہوا اور اس نے اپنے اعلی عہد بداروں کورانی کی تلاش میں بھیجا بالآخر وہ گئیش کی مورتی کے پاس پنچے جود بوار میں نصب تھی اور جوائی جگہ سے ملائی جا سکتی تھی اس کوحر کت دینے پر انہیں سیر معیاں نظر آئیں جو کسی تہد خاتے میں جاتی تھیں وہاں انہوں نے ایک وہشت ناک منظر

دیکھارانی کی عزت اوئی جا چی تھی اور وہ زار وقطار رور ہی تھی، یہ تہد خاندوشونا تھ دیوتا کی نشست کے عین ینچے واقع تھا، اس پرتمام راجا دُل نے غضبناک ہوکر سخت احتجاج کیا چول کہ جرم نہایت تھے تھ اس لیے راجا دُل نے جرم کو عبرت انگیز سزاد سے کا مطالبہ کیا اور نگ زیب نے تھم دیا کہ چول کہ وہ مقدس جگہنا یا کہ جو ل کہ دوہ مقدس جگہنا یا کہ ہو چی ہے اس لیے وشونا تھ کے بت کو ہاں سے کسی اور جگہنتال کر دیا جائے مزید مقدس جگہنا یا کہ ہو چی ہے اس لیے وشونا تھ کے بت کو ہاں سے کسی اور جگہنتال کر دیا جائے مزید میں دیا جائے اور مہنت کو گرفتار کر سے سزادی جائے۔

ی بناپر ڈاکٹر بی امل گپتا کے دستاویزی ثبوت کی بناپر ڈاکٹر پٹا بھی سیتنار میہ جو پیٹنے میوزیم کے سابق مہتر ہیں انہوں نے اس کا ذکر اپنی مشہور تصنیف پراور پھر' میں کرتے ہوئے اس واقعے کی توثیق کی ہے۔

### جامع مسجد گولکنڈ ہ کا انہدام

گولکنڈہ کے مشہور حاکم تا ناشاہ نے بیچر کت کی کہ شاہی محصول وصول تو کیالیکن شہنشاہ دہلی کواس کی ادائیگی نہیں گی، تا ناشاہ نے بیخ خزانہ ذبین کواس کی ادائیگی نہیں گی، تا ناشاہ نے بیخ خزانہ ذبین کے اندر فن کر کے اس پرجامع معجد تقمیر کروادی جب اور نگ زیب کواس کی اطلاع ملی تو اس معجد کے اندر فن کر کے اس پرجامع معجد تقمیر کروادی جب اور نگ زیب کواس کی اطلاع ملی تو اس معجد کے انہدام کا تھم جاری کردیا اور مدفون خزانہ ضبط کر کے رفاہ عام کے کا موں بیں صرف کیا۔

مندرجہ بالا دونوں واقعات بیٹا بت کرنے کے لیے کافی ہیں کہ جہاں تک عدالتی تحقیقات کاتعلق تھاا درنگ زیب نے بھی بھی مندرادرمبجد میں کوئی امتیا زنہیں برتا۔

برستی سے ہندوستان کی موجودہ اور قرون وسطیٰ کی تاریخ کے واقعات میں ایسی ایسی ایسی غلط بیانیوں اور کردارشی کو بیانیاں کی گئی ہیں اور تاریخی کرداروں کواس طرح منح کیا گیا ہے کہ ان غلط بیانیوں اور کردارشی کو منظم نظر کی منتقب وافسانہ جی وباطل اور حق کی منخ شدہ شکل کو علیمہ منتقب کرنے کی کوشش کرتا ہے، اور اگر کوئی حقیقت وافسانہ جی وباطل اور جی عشیں اپنا مغاد منتقب افراد اور جماعتیں اپنا مغاد ماسل کرنے کی کوشش کرتا ہے، تواس پرانگشت نمائی کی جاتی ہے، متعصب افراد اور جماعتیں اپنا مغاد ماسل کرنے کے لیے تاریخ کوتو ڈمروڈ کر خلط بیانی کے ساتھ پیش کردہی ہیں۔

سب سے زیادہ افسوسناک بات یہ ہے کہ فریقین کا بنیاد پرست طبقہ نہ صرف یہ کہ بندوستان کی قردن وسطیٰ کی تاریخ کوسٹے کرنے کی کوشش کررہاہے بلکہ ویدادر قرآن شریف کے اصول،عقا کدادرا دکامات کی بھی غلط تشریح کردہاہے۔

فرامین کے متون بنام ناظم بنارس ابوالحسن مہراورنگ زیب

لائق العنايت والرحمت الوالحن بالتفات شابانه اميدوار بوده بداندكه چول بمقتصا مراجم ذاتى ومكارم جبلى بمكى بهت والانهمت وتمامى نيت حق تويت مايرفا بيت جمهور انام وانظام احوال طبقات وخواص وعوام مصروف است وازروے شرح شریف و ملت حنیف مقرر چنی است که دىر ما بورسى برانداخت نشودوبت كده ما تازه بنانيا بدودرس ايام معدلت انتظام بعرض شرف اقدس ارفع اعلى رسيد كبعض مردم ازراه عنف وتعدى به بنودسكنه تصبه بنارس وبرف امكنه ويكركه بنواحي آن واتع است وجماعت برجمنال سدنه آل محال كرسدانت بت خانه ما حقد بم آنجا بآنها ل تعلق واردو مزاح ومعترض میشوندی خوامند کهایتال رازسدانت آل کهاز مدت مدید بایس مانتعلق است باز دارند داین معنی باعث بریشانی د تفرقه حال این گروه می گرد دلهند احکم والاصا در می شود که بعد از ورو داین منشور لامع النورمقرر كندكه من بعدآ مدے بوجوہ بے حساب تعرض وتشویش باحوال برہمناں ودیگر ہنودمتوطنہ آل محال نرسا ندتا آنہال بدستور ایام پیشیں بجادمقام خود بودہ بجمعیت خاطر بدعائے بقائے دولت خدادادابد مدت ازل بنیادقیام نماینددری باب تاکیدوانند، بتاریخ ۱۵رشرجهادی الثانيه ولا • اج نوشته شده-''

مهراورنگ زیب

ترجمه: عنايت ورحمت كاسر اوار الوالحن شابانهم وانيول كالميدوارر باورية بحها

كرمارے ذاتى كرم اور جلى مكارم حسنه كايد نقاضه بكه مارى توجداور بهت تمام رعايا كى جهودى اورخواص وعوام کے تمام طبقات کی مجلال میں مصروف ہے اور شریعت غرااور ملت اسلامید کا قانون بھی بہی ہے کہ قدیم مندروں کو ہرگز منہدم اور برباد نہ کیا جائے اور جدید متدر بلا اجازت تغیر نہ موں، آج کل ہمارے گوش گذاریہ بات ہوئی ہے کہ بعض لوگ ازراہ جبر و تعدی قصبہ بنارس اوراس کے نواحی مقامات کے رہنے والے ہندوؤں اور برہمنوں پرجوقد میم مندرول کے پروہت ہیں تشدد اور زیادتی کرتے ہیں اور جاہتے ہیں کہ برہمنون کوان کی پروہتی سے جوان کا قدیمی حق ہے الگ كردي، جس كا نتيجه اس كے سوا كي منبيل موسكا كه بيد بے جارے يريشان موكر مصيبت ميں مثلا ہوجا کیں اس لیےتم (ابوالحن) کو کھم دیاجا تاہے کہ اس فرمان کے پہنچتے ہی ایساا نظام کرو کہ و کی شخص اس علاقے کے برہمنوں اور دوسرے ہندووں کے ساتھ کسی تشم کی زیادتی شرکرے، اوران کو کسی تشویش میں بتلانہ ہونے دے تا کہ بہ جماعت برستور سابق این این جگہ اور مقام برقائم رہ كراطمينان قلب كے ساتھ ہمارى دولت خداداد كے حق ميں مصروف دعار ہيں اس معالم ميں تاكيد ك جاتى ب، ١٥رجمادى الثاني و واجه

**(۲)** 

"متصدیان مهمات حال داستقبال چبوترهٔ کوتوالی پرگذشاه جهال پور بدانند چول دری ولاحقیقت کوکاز ناردار به ظهور پوست که عیال کثیر به او دابسته است دینج وجه معیشت نه دار دبنا برال مبلغ سه نظامرادی در دجه روز سیخ مومی الیه مقرر نموده شده با پیر که دجه ند کوره از ابتزابستم شهر ذیقعده سی مبلغ سه نظامرادی در دجه روز سیخ مومی الیه مقرر نموده شنارالیه می رسانیده باشد که صرف معیشت خود نموده بدعا دوام دولت ابداتصال استفال داشته باشد."

(تحرير في تاريخ ٢١ رذي قعده ٢ رجلوس)

تسرهمة: "چوزه كووالى برگنرشاه جهال پوركهال وستقبل كے مصد يول كومعلوم

ہوکہ کوکا زنار دار (پنڈت) نے بیدرخواست دی ہے کہاس کے کثیر ہال بیچ ہیں اور کوئی ذریعہ دوزی نہیں ہے، اس لیے بیٹ تین شکہ مرادی اس کے روزینہ کے لیے مقرر کئے جاتے ہیں، ادر بی تھم ہیں اور اس کے روزینہ کے لیے مقرر کئے جاتے ہیں، ادر بی تھم ہیں (۲۰) ذی قعدہ ساتویں جلوس سے جاری سمجھا جائے بیر روز آنہ اس کو چبوتر ہے کی آمد نی سے ادا کردیا جائے تا کہ وہ اپنی روزی ہیں صرف کرے اور دوام دولت کے لیے دعا و ہیں مشغول رہے' ( تحرین تاریخ ۲۱ ردی قعدہ کرجلوس)

(اس پرنجابت خال مرید بادشاه کی مبرہے)

**(m)** 

متصدیان مهمات حال واستقبال چبوتره کوتوالی دارانفتخ اجین بداننددری و لاحقیقت کانجی پسرکو کابنظهور پیوست که بموجب اسنادسابق موازی سه نظامرادی دروجه روزینه مقرر بود مشار الیه بقضائے الہی فوت شدلهذادری و لاموازی سه بهلولی عالمگیری از ابتدائے بستم شهرر جب ساری جلوس بنام کانجی پسرمومی الیه مقرر گشته باید که از محصول محال فدکور شخواه می داده باشند که آل صرف ماتخاج خود موده ...........

(تحرير في تاريخ بست كيم شهرر جب المرجب من ١٤ رفظ)

تسرجمہ: چبوترہ کوتوالی دارافقتی اجین کے حال وستقبل کے متصد ہیں کو معلوم ہوکہ کوکا کے بینے کانجی نے درخواست دی ہے کہ پہلی سند کے بموجب کوکا کے لیے تین فئلہ کاروزید مقررتھا اب وہ تھم الہی سے دفات پا گیا ہے اس لیے اب تین بہلولی عالمگیری ۲۰ رد جب کا رویں سال جلوس سے اس کے لڑکے کا نجی کے نام سے مقرر ہونا چاہئے ادر محال فدکور کی آمدنی سے بیشخواہ اس کودی جائے تا کہ وہ اپنی ضرورت پرخرج کرے اور دوام دولت ابد کے لیے دعاء کرے۔''

#### (r)

"عالمان حال واستقبال برگذه ماریک بور بدانند که چول درین و لا بموجب بروان امارت پناه اسلام خال مرحوم به ظهور پیوست که کانجی زیار دار بیج وجه معیشت ندار دلبذا مبلغ چهار آنه بومیداز محصول چبوتره کوتو الی محل مستور با دمغرر است باید که بومیه فدکوره رار و زبدر و زمی رسانیده باشد که صرف او قات خود نموده و ردعا گوکی دوام اشتغال واشته باشد درین باب تا کید داند-"

(تحرير في تاريخ ۲۸ رجمادي الثاني ۱۹ رجلوس والا)

قرجمه: "پرگذمارنگ کے حال دستقبل کے عاملوں کو معلوم ہو کہ امارت پناہ اسلام خال مرحوم کے پروانے سے بیٹا ہم ہوا کہ کا نجی زنار دار کا کوئی ذریعیر دوزی نہیں اس لیے چبوترہ کوتو الی کے محصول سے چارآنہ یومیہ اس کے لیے مقرر کیا جاتا ہے، یومیہ ندکورہ اس کے پاس روز آنہ پہنچنا چاہئے، تاکہ وہ صرف اوقات کرے اور وہ دولت ابد کے دوام کے لیے دعا میں مشغول رہے، تاکہ وہ صرف اوقات کرے اور وہ دولت ابد کے دوام کے لیے دعا میں مشغول رہے، تاکیدی تھم جانو، تاریخ ۸۲۸ جمادی الثانی ۱۹ رجلوس والا۔"

(اس پر حبیب الله حسنی مریدشاه عالمگیر کی مهرہے)

**(a)** 

متصدیا سمبهات حال داستقبال چبوتره کوتوالی من مضاف صوبه اجین بدانند که چون درین دلا بوجه پیوست که کوکاز ناردار بموجب پردانه نجابت خال مرحوم سه نظامرادی کلال از چبوتره کوتوالی بومیه مذکوره مقرر داشت در بعت حیات میرده لهذا بومیه مذکور بدستور سابق به کانجی پسر کوکاند کورمن ابتدا شهر ذی قعده ۱۰۸۵ بحال و مسلم داشته شد باید که دجه بومیه از ابتدا صدری رسانیده باشد که آن راصرف کفاف نموده بدعا گوئی دوام دولت ابدمدت بندگان حضرت اشتغال می داشته باشند."

توجمه : "صوباجین کے چہور ہوتو الی کے حال دستقبل کے مصد ہوں کومطوم ہوکہ سیمطوم ہوکہ سیمطوم ہوا کے بیموجب کوکاز ناردار کے لیے برستور سابق سیمطوم ہوا ہوئی ہوائے کے بموجب کوکاز ناردار کے لیے برستور سابق کوکا کے بینے کانچی کوڈی تعدہ کہ ادھی ابتدا ہے بحال کیا جاتا ہے ادر بیاس کو ملنا جاہے تین منکا دادی کلال مقررتھا، اب و نہیں ہے اس لیے یومیہ خدکورہ تا کہ دہ خرج کر ےاور دولت ابددت کے دوام کے لیے دعا کرے۔"

(اس پر مختار خال بندهٔ اورنگ زیب بہا درعالمگیر باوشاہ کی مہرہے)

**(Y)** 

" چون حقیقت استحقاق مرارز ناردار کوکا بردار کلان مومی الیه معلوم شد که از مدت پنجاه سال مبلغ پنجاه وام که یک منکا برسال از حاصل چوتره کوتوالی بخدمت بندگان اعلاحضرت یا فته بنابری چند کلمه بنام متصد یان چوتره کوتوالی قصبه ندکوره نوشته شد که موافق دستور قانون قدیم به تفصیل ذیل دسانده که صرف ما یختاج خودنموده بدعا گوئی دوام دولت ابد پیوند بندگان اعلی حضرت می نمایند) دسانده که صرف ما یختاج خودنموده بدعا گوئی دوام دولت ابد پیوند بندگان اعلی حضرت می نمایند)

تسرجمہ: ''مرارز ناردارادراس کے بڑے بھائی کوکا کی درخواست سے حقیقت معلوم
ہوئی کہ دہ پچاس (۵۰) سال کی مرت سے بچاس (۵۰) دام بعنی ایک نئلہ سالانہ چبوترہ کوتوالی کی
آمدنی سے بندگان اعلی حضرت مٰہ کور کی خدمت کے صلے میں پار ہے ہیں اس لیے بیسطریں چبوترہ
کوتوالی کے قبضہ مٰہ کور کے متصدیوں کے لیکھی جارہی ہیں کہ قانون قدیم کے دستور کے مطابق
ذیل کے اشخاص کے پاس دہ رقم پہنچتی رہے کہ وہ بندگان اعلیٰ حضرت کے دولت ابد کے دوام کے
لیے دعاء کریں۔'' (۱)

(تحریر فی تاریخ غره شهر جمادی الثانی من ۸رجلوس مبارک)

<sup>(</sup>۱) ہندومندراوراورگ زیب کے فرامین: ۱۸ رمطبوعه مولانا آزادا کیڈی دہل

جن آخری نظام حیدرآ باد کے عہد حکومت میں مہاراجہ شن پرشاد کو وزیراعظم کا بلندترین مقام حاصل تھا، اور بھی دیگر اسلامی حکومتوں کا حال یہی تھا۔

اس طرح کی فراخد لی ، توسع ، انساف ، اور مساوات کا مظاہر ہ آج کی جمہوری حکومتوں میں بھی موجود نہیں ہے ، خاص قومی حکومتوں کا تو سوال ہی کیا ہے؟ اسلامی تاریخ نے فد میں رواداری اور مساوات کی جومتالیں قائم کی ہیں بوری انسانی تاریخ کی خصی ، قومی یا جمہوری حکومتیں ایسی مثالیں بیش کرنے سے قاصر ہیں۔

# عہد فاروقی کے بعض احکام

بعض ناقدین عبد فاروقی کے بعض انظامی احکام کوجن کا تعلق قو می خصوصیات سے تھا ذمیوں کے لیے امتیازی سلوک کی مثال میں پیش کرتے ہیں مثلاً ، حضرت فاروق اعظم نے ذمیوں کو بیت کم دیا تھا کہ وہ وضع قطع اورلباس میں مسلمانوں کی نقل نہ کریں ، کمر میں زنار با ندھیں ، کمی ٹو بیاں پہنیں ، گھوڑ دوں پر کاتھی کسیں ، ٹی عبادت گاہیں نہ بنائیں ، شراب اور خنزیر نہ بیجیں ، نا قور نہ بجا کمیں ، صلیب نہ نکالیس ، بنو تخلب کو یہ کم تھا کہ اپنی اولا دکواصطباغ نہ دیں ، یعنی وہ طریقہ جس سے بجا کمیں ، صلیب نہ نکالیس ، بنو تخلب کو یہ کم تھا کہ اپنی اولا دکواصطباغ نہ دیں ، یعنی وہ طریقہ جس سے ایک آدمی بھیشہ کے لیے عیسائی بن جاتا ہے ، اور تبدیل نہ جب کا اختیار باتی نہیں رہتا ، اسلام میں اکسی کوئی چیز تو نہیں ہے ، البت علامتی طور پر ختنہ کی مثال دی جاسکتی ہے ، اور سب سے بڑھ کر یہ کہ حضرت عمر نے عرب کی وسطح آبادی میں آباد تھے جلاوطن کر دیئے دغیرہ ۔

لیکن دراصل بی غلط فہمیاں یابد گمانیاں ان احکام کی حقیقت نہ جاننے کی بناپر پیدا ہوئی ہیں، یا ان کوان کے پس منظرے الگ کر کے دیکھنے کی بناپر۔

جہاں تک وضع قطع اور لباس کا معاملہ ہے تو در اصل بیا یک انتظامی نوعیت کا تھم تھا، اور اس کا مقصد مرقوم کی اپنی قومی خصوصیات کا تحفظ تھا، ایسانہیں تھا کہ حضرت عمرنے کوئی نیا تحقیر آمیز لباس یا

ہو بیفارم ان کے لیے تیار کرایا ہو، اور ان کواس کے پہننے پرمجبور کیا ہو، حضرت عمر نے ذمیوں کوجس لباس کا تھم دیا تھا وہ ان کا اپنا تو می قدیم لباس ہی تھا، چنا ٹچے کنز العمال میں ای تئم کے ایک معاہدے میں بیالفاظ آئے ہیں۔

وان نلزم زيناحيث ماكنا. (١)

عليكم بلباس ايبكم اسمعيل وايساكم والتنعم وزى العجم والقوا الخفافوالقوالسراويل.

لعنی تم کواپنے باپ اساعیل کالباس پہننا جاہئے ،خبر دارعیش طلبی اور عجمی طرز زندگی ، ہرگز اختیار نہ کرنا، نیز موز ہاور یا جامہ پہننا چھوڑ دو۔ (۲)

اور میکش انتظامی اور سیاس مصالے کے تحت تھا، کوئی تھم شری واجب التعمیل نہیں تھا، یہی وجہ ہے کہ جب حضرت عمر بیت المقدی کے معاہدہ کے لیے شام تشریف لے محلے تو تمام مسلم افسران نوجی رومیوں کے لیاس میں تھے ،اس پرآپ نے ناراضی کا اظہار فر مایا، لیکن جب ان لوگوں نے اس کا سبب بتایا تو شاموش ہو گئے۔

ای طرح فتح مصر کے موقعہ پر اہل فوج کی خوراک ولباس کا انتظام اس طرح کیا گیا کہ عیمائی ہر سال غلہ اور کپڑوں کی ایک تعداد مقررہ جزید کے ساتھ اواکرتے رہیں ،ان کپڑوں میں

عمامداور جبہ کے ساتھ موزے اور یا جامے بھی شامل تھے۔(۱)

حالانکہ موز ہے اور پاجامہ کے استعال کو حضرت عراج ہے سابق فرمانوں میں منع کر چکے سے، ان دونوں مختلف کاروائیوں میں تطبیق بہی ہو سکتی ہے کہ سابق تھم کو انتظام اور سیاست پرمحمول کیا جائے، وہ کوئی شرعی حکم نہیں تھا اور نہ اسلام کے نظام قانون کے ایک جصے کے طور پر جاری کیا گیا تھا، ور نہ سلمان بھی اس تھم ہے سرتانی نہیں کر سکتے ہے، جبکہ تاریخی طور پر معلوم ہے کہ بی تھم بعد کے ادوار میں قائم نہیں رہ سکا، خود خلیفہ راشد حضر سے بمر بن عبد العزیز (جونظم وانتظام اور تشکیل بعد کے ادوار میں قائم نہیں رہ سکا، خود خلیفہ راشد حضر سے بمر بن عبد العزیز (جونظم وانتظام اور تشکیل وقعیر میں حضر سے فاروق اعظم کے بیروکار سے) نے ایک عامل کو جوفر مان لکھا ہے اس سے اندازہ ہوتا ہے کوئی خصوصیات کالحاظ ذمیوں نے ممثل ترک کر دیا تھافرمان کے الفاظ ہیں:

وقد ذكر لى ان كثيراً من قبلك من النصاري قدراجعوا لبس العمائم وتوكوا المناطق. (٢)

'' لیعنی مجھ کومعلوم ہواہے کہ اکثر عیسائی عمامہ باندھنے لگے ہیں ،اور پٹیاں لگانی حجوز دی ہیں''۔

ای طرح مسلم حکمرانوں نے بھی بعد کے ادوار میں عجمی لباسوں کو اختیار کرلیا تھا، اگریہ تھم شرعی ہوتا، یا عجمی لباس حقادت و ذلت کی علامت کے طور پر مانا گیا ہوتا تو مسلم خلفا وامراء ہرگز اپنے لئے پندنہ کرتے، (قطع نظراس سے کہ شرعی طور پر بیمل محمود تھایا نہیں؟)

کے عباس خلیفہ منصور نے دربار کے لیے جوٹو پی اختیاری وہ مجوسیوں کی ٹو پی تھی، ادرخاص ان کی تو می علامت تھی۔

که معتصم بالله نے تواپنے کو مجمی طرز زندگی ہی میں ڈھال لیا تھا،مور کے مسعودی نے لکھاہے:

وغلب عليه التشبه بملوك الاعاجم في الآلة ولبس القلانس او

الشاشيات فلبسها الناس اقتداء بفعله وايتمامابه فسميت المعتصميات. (١)

دولیعنی و واژو فی اوڑھنے، پگڑی با نعرھنے اور ساز وسا مان رکھنے میں رئیسان مجم کی تقلید کا بہت شاکق تھا،اس کی دیکھادیکھی دوسروں نے بھی بیوضع اختیار کرلی،اوراس وضع کا نام معتصمی پڑگیا۔''

کے سندھیں جب مسلمانوں کی حکومت قائم ہوئی تو مسلمانوں اور کفار کے لباسوں میں کوئی فرق نہیں تھا، چنانچے این حوال بغدادی جسنے چوشی صدی کے آغاز میں ان مما لک کاسفر کیا تھا کھنبات کے متعلق اپنے جغرافیہ میں لکھتا ہے:

وزي المسلمين والكفار بهاواحد في اللباس وارسال الشعر.

دلینی یہاں مسلمانوں اور کافروں کی ایک وضع ہے، دونوں ایک سالباس بہنتے ہیں، اور ہال بڑے بڑے دکھتے ہیں۔

وای مورخ سندها ورمنصوره کی نسبت لکھتا ہے۔

وزيهم زى اهل العراق ان زى ملوكهم يقارب زى ملوك الهند.

''لینی یہاں کے مسلمانوں کالباس عراق کا ساہے، لیکن یہاں کے بادشاہوں کی وضع ہندورا جاؤں کے قریب قریب ہے۔''

اگرچیکہ بیاختلاط کی نقطہ نگاہ سے پیند بیرہ نہیں ہے، جس کا احساس حضرت فاروق اعظم کو تھا، کیکن شرعی قانون کے لحاظ سے چونکہ ناجائز نہیں ہے، اس لیے اس پر قانونی امتاع عائد نہیں کیا جاسکا۔

#### زناركامعامليه

جہاں تک زنار بائد سے کامعاملہ ہے تو زنارے مرادی تحقیق کے مطابق پیٹی ہے، پیٹی کو عربی میں منطقہ بھی کہتے ہیں، اور اس لحاظے بیدونوں الفاظ مترادف ہیں، بعض روایات میں ان کو

مترادف طور پراستعال کیا گیا ہے، کنز العمال میں بیہتی وغیرہ سے روایت منقول ہے، حضرت عمر نے فوجی سر براہوں کو میتحریری تھم بھیجا۔

وتلزموهم المناطق يعنى الزنانير. (١)

"ویعنی ذمیوں کے لیے پٹیاں یعنی زنارکولا زم کردو۔"

ای زنارکود کسیج " بھی کہتے ہیں، چنانچہ جامع صغیر دغیرہ میں بجائے "زنار" کے سیج ہی الکھاہے، اور عالب ریہ ہے کہ بیلفظ مجمی ہے، بہر حال اہل مجم قدیم سے بیلی لگاتے تھے، اس کا تذکرہ علامہ مسعودی نے "در کتاب المتنبید والانٹراف" میں کیا ہے۔ (۲)

میدذمیول کے قدیم لباس کا ایک حصہ تھا، اس کی ایک دلیل ہے ہے کہ خلیفہ منصور نے اپنے در باری لباس کو جب محرز پرمرتب کیا تو اس میں بیٹی بھی داخل تھی، منصور کے اس مجوز ہ لباس کے بارے میں تمام مؤرخین عرب نے تصریح کی ہے کہ ہے جم کی تقلید تھی۔

اس وضاحت سے ثابت ہوتا ہے کہ زنار باندھنے کا تھم بھی لباس ہی کی طرح قومی خصوصیت کے نقطہ نظر سے تھانہ کہ تحقیر یا المیازی سلوک کے طور پر۔

#### صليب اورناقوس

جہال تک صلیب اور ناقوس کا معاملہ ہے، توضیح محقیق کے مطابق میصلیب نکالنے یا ناقوس بجانے کے بازے میں بجانے پر پابندی علی الاطلاق نہیں تھی ، بلکہ بعض قیدوں کے ساتھ تھی ، مثلاً صلیب کے بارے میں معاہدہ میں بیرتیر تھی۔

ولايرفعوا في نادي اهل الاسلام صليباً (٣)

"لیعن مسلمانوں کی مجلس میں صلیب نه تکالیں، (کماس میں انتشار و قساد کا اندیشہ ہے) ناقوس کے بارے میں بیقفری کھی: یعدر بوا نواقیسم فی ایة ساعة شاؤا من لیل اونهاد الالمی اوقات الصلواة (۱)

دولین فری رات ون می جس وقت جاجی ناتوس بجاسطتے جی، البت نماز کے اوقات کا استثناء بوگا' (کرنماز میں خلل اور فرقہ واراندائنشارونساد کا اندیشہ ہے)

اور خاہر ہے کہ ان قیدوں کے ساتھ صلیب اور ناقوس پرانتناع کوخلاف انصاف یاخلاف ساوات قرار ہیں ویا جاسکتا۔

خزريكامعامله

خنزیرے بارے میں کھی کوئی عام پابندی بین تھی کہ ذمی خزیر بیس رکھسکتا ، بابا ہر لے کر بیس کل سکتا ، بلکہ صرف بعض صور توں میں یا بندی تھی جس کی معاہدہ میں صراحت کی گئے تھی۔

والا يخوجوا خنزيراً من منازلهم الى افنية من المسلمين. (٢) دولين ذي فرير ومسلمانو سكا عاطمين شديجا كين "

#### اصطباغ كامعامله

اصطباغ کا مسئلہ بھی عموی توعیت کانہیں تھا، بلکہ بنوتفلب میں ایک خاص صورت حال بیدا ہوئی تھی اس پرا تناع عا کد کیا گیا، وہ صورت ریتی عیسائی خاندان میں ہے کوئی تخص مسلمان ہوجائے اور نابالغ اولاد چھوڑ کرمرے تواس کی اولاد کس ندجب کے موانق پرورش پائے گی، یعنی وہ مسلمان سمجی جائے گی، یان کے خاندان والوں کو جوعیسائی ندجب رکھتے تھے بیوش حاصل ہوگا کہ اس کو اصطباغ دے کرعیسائی بنالیس ، حضرت عمر نے اس صورت خاص کے لیے بی تھم دیا کہ خاندان والے اس کو اصطباغ نددیں، اور میسائی ند بنا کیں، اور بی بظاہر مسلمان قرار پائے گی، علام طبری نے بنو تخلب کے مسلمان ہوگی اوالے کے بین کہ اللہ اور کا دیکھی بنا نا افغا کہ اللہ کے بین:

علیٰ ان لاینصروا ولیداًمن اسلم آباء هم. (۱) "لین بزتغلب کو بیراختیار نه ہوگا کہ جن بچوں کے باپ مسلمان ہو چکے ہوں ان کو عیمائی بناسکیں۔"

ايك اورموقعه برالفاظ ميان

ان لاينصروا اولادهم اذااسلم آباء هم. (٢)

'' یعن ان تابالغ بچوں کونفر انی بنایا نہیں جاسے گاجن کے باپ مسلمان ہو چکے ہوں۔''
اور بیصورت محض فرض نہیں تھی ، بلکہ بنوتفلب میں بہت سے لوگ اسلام قبول کر چکے تھے،
اور ان کے یہاں بیصورت بکٹرت بیدا ہور ہی تھی ، بلکہ علامہ طبری نے صاف تصری کی ہے کہ تغلب
میں سے جولوگ اسلام لا چکے تھے خودا نہی لوگوں نے معاہدہ کے بیٹر انطابیش کئے تھے۔ (۳)
میں ان احکام میں ہے کہ کا کہ ذہبی یا قومی تعصب پرمجمول نہیں کیا جاسکتا۔

# عيسائيول ادريبود بول كي جلاوطني

اب بات رہ جاتی ہے کہ خیبر کے یہود یوں اور نجران کے عیسائیوں کی جلاوطنی کی، توضیح صورت حال معلوم ہوتو کو کی شخص اس کو بھی ظلم و ناانصافی قرار نہیں دے سکتی، خیبر کے یہود کی بود شاطر اور مکاریتے، انہوں نے مسلمانوں کی حکومت اگر چیکہ تسلیم کر کی تھی گران کے دل پوری طرح صاف نہ تھے، اور موقعہ بموقعہ مسلمانوں کے خلاف شرار تیں کرنے دیتے تھے۔

ایک دفعہ عبداللہ بن عمر کو مالا خانے سے ڈھکیل دیا جس سے ان کے ہاتھ میں زخم آیا ، مجوداً حضرت عمر نے مجمع عام میں کھڑے ہوکران کی شرارتیں بیان کیں، اور پھران کی جلاوطنی کا حکم صادر کیا۔

علادہ ازیں خیبر کے وقت ہی ان سے کہدیا گیا تھا کہ یہاں تم لوگوں کا قیام عارضی ہے، کی ا (۱) طبری:۲۲۸۲ (۲) طبری:۱۵۱۰ (۳) طبری:۱۵۰۹

موتعه پرسيطاقه تم لوگول كوخالي كرنا موكا\_(١)

تو گویا یہود کوخیبر سے حسب معاہدہ نکالا گیا، اور جب ان کی شرار تیں زیادہ بوھ گئیں اور اسلامی حکومت نے محسوس کیا کہ اس طبقہ کی بنا پرمسلم اکثریت کونقصان پہو نجے رہاہے، تو دونوں کے امن دعا فیت کا تقاضا ہیہے کہ دونوں کی بستیاں دور دور کر دی جا کیں۔

نجران کے عیسائیوں کا معاملہ بھی قریب قریب بہی تھاوہ یمن اور اس کے اطراف میں آباد سے اللہ ان کے عیسائیوں کا معاملہ بھی قریب قریب بہی تھاوہ یمن اور اس کے اطراف میں آباد سے ان سے کھی تعرف نہیں کیا گیا تھا، کیکن انہوں نے چیکے چیکے جنگی تیاریاں شروع کردیں اور بہت سے گھوڑ ہے اور ہتھیار مہیا گئے ، حضرت عمر نے اس مجبوری میں ان کی شریبندیوں سے محفوظ رہنے کے لیے ان کو تھم دیا کہ یمن کوچھوڑ کرعراق جلے جا کیں۔ (۲)

اس کوبھی خلاف انصاف قرار نہیں دیا جاسکا ......علادہ ازیں ان کو ملک بدر نہیں کیا گیا تھا، بلکہ انتظامی نقط نظر ہے تھن نقل مکانی تھی، اور اسلامی حکومت نے جس مقام پران کوآباد کیاوہ بھی اسلامی مملکت ہی کا حصہ تھا، اور ان کوان کی زمینوں اور باعات کی قیمتیں بیت المال ہے اداکر دی گئے تھیں ،اسی طرح حجاز کے یہود یوں کوبھی ان کی اراضی کی قیمتیں اداکردی گئے تھیں ۔(۳)

نجران کے عیسائیوں کو جب عرب کی آبادی ہے نکال کرشام وعراق میں آباد کیا گیا تو ان کے ساتھ بڑا فیاضا نہ برتا و کیا گیا، اوران کوخصوصی مراعات دی گئیں، ان کوامن کا جو پروانہ دیا گیا اس میں پیشرطیں کھی گئیں:

''عراق یا شام جہاں بہلوگ جا کیں وہاں کے افسران کی آبادی اور زراعت کے لیے ان کو زمین دیں جس مسلمان کے پاس بیرکوئی فریا دیے جا کیں وہ ان کی مددکرے، چوہیں (۲۴) مہینے تک ان سے مطلقاً جزیہ ندلیا جائے''

اس معاہدہ پراحتیا طاور پختگی کے لیے بڑے بڑے حکابہنے دستخط کئے۔(۴) ایک الیی قوم جس کے متعلق بغاوت اور سازش کے ثبوت موجود ہوں اس کے ساتھ اس

# ہے بور مراور کیار عایت کی جاسکتی تھی۔(۱)

# (۵) ذمیوں کے لیے قانون جزییہ

بعض ناواتف لوگ اسلام کے قانون "جزیئ" پرکافی چیں بجبیں نظرا تے ہیں، وہ بھتے ہیں کہدا کہ بیان نظرا تے ہیں، وہ بھتے ہیں کہدا کہ جری نیکس ہے، جوذلت کے ساتھ صرف غیر سلم اقلیتوں پرعا کد کیا جاتا ہے، اوراس جری ذلت سے جری کیک ہے اسلام کا قبول کر لیٹا زیادہ آسان ہے، اس طرح یہ جبراً مسلمان بنانے کا ایک سیاس ذریعہ ہے، وغیرہ۔

کین بیغلط نہی ہمی اس قانون کی حقیقت نہ جانے کے سبب پیدا ہوئی ہے، جزیہ کی حقیقت اس کی تاریخ اور اس کے مقاصد کاعلم ہوتو جزیہ ایک معمول کا ٹیکس معلوم ہوگا۔

# جزبير كي تحقيق

غیر عربی زبانول کے الفاظ و مصطلحات کے متعلق نہایت سے اور متند کتاب عربی زبان میں" مفاتیح العلوم" ہے جو کشف الطنون" کلماً خذہے اس کتاب میں جزید کی تحقیق ان الفاظ میں گ گئے ہے:

(۱) ما خوذاز - مقالات بی جلداول مَدْیی: الغاروق حصدودم، اسلام اورمستشر تین حصہ چیارم

جزاء رؤس اهل الملمة جمع جزية وهومعوب گزيت وهوا لخراج بالفارسية. (۱)

لیمن ذمیوں سے جزیرلیا جاتا ہے، بیمعرب لفظ ہے جس کی اصل گزیت ہے، اوراس کے معنی فارس میں خراج کے ہیں۔

برمان قاطع میں ہے:

گزیت بفتح الاول و کسر ٹانی زرے باشد کہ حکام ہر سالہ ازرعایا گیرندوآں راخراج ہم گویندوزرے رانیز گویند کہ از کفار ذمی ستانند\_(r)

تسرجمہ: لین گزیت وہ سالاند قم ہے جو حکام رعایا ہے وصول کرتے ہیں ،اس کوخراج بھی کہتے ہیں نیز ذمی کا فروں سے وصول کی جانے والی رقم کو بھی گزیت کہا جاتا ہے۔

#### جزييكا آغاز:

یہ جزید دراصل نوشیروان کے عہد حکومت میں رائج ہوااوراس کے قواعد اس کے عہد میں مرتب ہوئے ،امام الوجعفر طبری جو بڑے محدث اور مورّخ ہیں ، نوشیر وال کے ملکی انتظامات کے ذیل میں لکھتے ہیں:

والزم الناس الجزية ماخلااهل البيوتات والعظماء والمقاتلة او العرابذة والكتاب ومن كان في خدمة الملك وصيروهاعلى طبقات اثنى عشر درهما وثمانية وستة واربعة ولم يلزموا الجزية من كان له من السن دون العشرين اوفوق الخمسين. (٣)

لينى لوگول پر جزميد مقرر كيا گيا، جس كى شرح بار ه در جم اورآ تھود چھود چارتھى، كين خاندانى

(۲) مفاتح العلوم: ۵۹، مطبوعه يورب بحواله اسلام اورستشرقين: جهم مهها (۲) اسلام اورستشرقين علامه بلي ح بهم ۱۳۹ (۳) ماريخ كبير طبرى: چ ۲ مرود ۹

شر فاءادرامراءادرابل نوج اور پیشوایانِ ند بهب اورانل قلم اور عبده داران در بار جزیه سے متنیٰ تھے اور وہ لوگ بھی جن کی عمر پچپاس (۵۰) سے زیادہ یا بیس (۲۰) سے کم ہوتی تھی۔

اس كے بعدام طبري لكھتے ہيں:

وهى الوضائع التى اقتدى بها عمربن الخطاب حين افتتح بلاد الفرس. لين جب حضرت عمر بن الخطاب في كياتوان و اعدى تقليدى - لين جب حضرت عمر بن الخطاب في قارس في كياتوان و اعدى تقليدى - علامه الوحنيف وينورى في بحى "دكتاب الاخبار الطوال" مين اس پورى تفصيل كو بعينه تقل علامه الوحنيف وينورى في بحى "دكتاب الاخبار الطوال" مين اس پورى تفصيل كو بعينه تقل

كياب\_(١)

#### جزبي كالمقصد

نوشیروال نے بیہ جزید کس مقصدے جاری کیا، اس کا تذکرہ کرتے ہوئے امام طبری نے کھاہے کہ: اہل فوج ملک کے جانا ہیں، اور ملک کے لیے اپنی جانبین خطرے میں ڈالتے ہیں، اس کھاہے کہ: اہل فوج ملک کے حافظ ہیں، اور ملک کے لیے اپنی جانبی خطرے میں ڈالتے ہیں، اس لیے لوگوں کی آمدنی سے ان کے لیے ایک رقم خاص مقرر کی گئی کہ ان کی مختوں کا معاوضہ ہو۔ (۲)

تو گویا جزید معادضہ تھا تھا عبد اسلامی میں جب جزید کولیا گیا تو اس کی اصل حیثیت جوں
کی توں باتی رکھی گئی، مثلاً فوجیوں کواس سے متنیٰ رکھا گیا، البت تھوڑی بہت ترمیم بھی کی گئی، اسلام
اور بیں (۲۰) سال سے کم عمر لوگوں کو بھی اس سے الگ رکھا گیا، البت تھوڑی بہت ترمیم بھی کی گئی، اسلام
کومت میں فوجی خدمات کی لازمی ذمہ داری مسلمانوں کے سرہے، غیر مسلموں کو جری طور پر اس کا
پابند نہیں کیا گیا، اس لیے کہ ان کی جان ومال کی تھا ظب مسلمانوں سے ذمہ بے شرید سے متنیٰ رکھے گئے۔ اور
ملک سے شہر یوں کی جان ومال کی حفاظت نہیں ہے، اس لیے مسلمان جزید سے متنیٰ رکھے گئے۔ اور
غیر مسلموں پر حفاظت جان ومال کی حفاظت نہیں ہے، اس لیے مسلمان جزید سے متنیٰ رکھے گئے۔ اور
غیر مسلموں پر حفاظت جان ومال کی حفاظت نہیں ہے، اس میں کوئی تحقیر کا پہلونہیں ہے، اور بیت و بر

عکومت کوئن حامل ہے کہ وہ اپنے شہر یول سے ان کی تفاظمت کامعاد ضدوصول کر ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے والی ایلہ کو جو فر مانِ جزیتے کریفر مایا اس بیس بیالفاظ تھے: "یسح فی فطنو اویسمنعوا" یعنی ان لوگوں کی تفاظت کی جائے اور دشمنوں سے ان کو بچایا جائے۔(۱)

ائ طرح عبد صحابہ میں جو بعض معاہدات ذمیوں کے لیے ہوئے ہیں، ان میں صراحت کی گئی ہے کہ میہ جزید معادضۂ حفاظت کے طور پران سے لیاجائے گا، مثلاً حضرت خالد بن الولید نے صلوبا بن نسطونا سے جومعاہدہ فرمایا اس میں لکھا گیا:

هذاكتاب من خالدبن الوليد لصلوبابن نسطونا وقومه انى عاهد تكم على المجزية والمنعة فلك الذمة والمنعة فان منعناكم فلنا الجزية والافلا، كتب سنة اثنى عشره في صفو . (٢)

ترجمہ: بیخالدین الولید کی تریہ، صلوباین نسطونا اور اکی قوم کے لیے، میں نے تم سے معاہدہ کیا جزید اور محافظت پر، پس تمہاری ذمدداری اور محافظت ہم پرہے، جب تک ہم تمہاری محافظت کریں ہم کو جزید کا حق ہے ور نہیں ، صفر العے کو لکھا گیا۔

اہل عراق ہے جب حضرت خالد بن الولید نے معاہدہ کیا تو ایک تحریر حضرت خالد نے دی جس میں وہی دختا حت کی کہ جزیدان کی حفاظت جان و مال کے بدلہ لیا جائے گا،اور دوسری تحریراہل عراق کی جانب ہے کھی گئی اس میں بھی اس کی وضاحت کی گئی۔

انا قد اديناالجزية التي عاهدنا عليها خالداً ان يمنعونا واميرهم البغي من السملمين وغيرهم . (r)

ترجمه: تهم في وه جزيدا واكردياجس برخالد سے معامدہ كيا تھا، اس شرط پر كەمىلمان ياكوئى قوم

<sup>(</sup>١) فتوح البلدان بلاذرى: ٩٥ر بحواله اسلام اورمنتشر قين: ج مهر مهما

<sup>(</sup>٢) تاريخ كبيرابوجعفرطبري مطبوعه بورب: ج٨ر٥٥٠١ (٣) طبرى: ج٨ر٥٥٠

اگر بم کوکوئی نقصان پیو نیجانا چا ہے تو اسلام کی جماعت اوران کے سربراہ ہماری حفاظت کریں گے۔
حضرت ابوعبیدہ بن الجرائے نے شام میں جب مسلسل فتو حات حاصل کیں تو ہر قل ایک بوی
فوج کے کرمقا بلے کے لیے آیا ،مسلمانوں کی پوری توجہ فوجی تر تیب اور ضروریات میں لگ گئی، اس
وقت حضرت ابوعبیدہ نے اپنے تمام عمال کو جوشام کے مفتوجہ علاقوں میں تعینات تھے بچری کہ ایمت میں کہ ایک ایک میں جن لوگوں ہے ہم دیا جائے کہ
میجی کہ جن لوگوں ہے جزید وصول کرلیا گیا ہے ،ان کو واپس کر دیا جائے اور ان سے کہدیا جائے کہ
ہم نے تم سے حفاظت کے بدلے یہ جزید لیا تھا، لیکن اب جنگ کا خطرہ در پیش ہونے کی بنا پر ہم اس
عہد کو پور آئیس کر سکتے اس لیے تم سے جزید لینے کا بھی جی نہیں رکھتے۔

عیسائیوں نے مسلمانوں کودل سے دعادی کہ خداتم کو پھرسے ہمارے شہروں کی حکومت دے، روی ہوتے تواس موقع پرواپس دیناتو در کنار جو پچھ ہمارے پاس تھاوہ بھی لے لیتے، چنانچہ لتھیل حکم میں وصول شدہ جزید کی پوری رقم ان کے مالکان کودا پس کردی گئی۔(۱)

اس تفصیل سے ثابت ہوتا ہے کہ جزیہ بس معاوضہ حفاظت ہے جوقو می خدمات سے متنیٰ رکھنے کی بنا پران پر عائد کیا جاتا ہے، یہی وجہ ہے کہ اگر کوئی غیر مسلم اپنے کوفوجی خدمات کے لیے بیش کر نے وعام مسلمانوں کی طرح اس کو بھی جزیہ سے متنیٰ کر دیا جائے گا۔

حضرت عثان کے زمانہ میں جب حبیب بن مسلمہ نے قوم جراجمہ (ایک عیسائی قوم) پر فتح پائی توان لوگوں نے فوجی خدمات کے لیے اپنے کو پیش کیا،اوراس وجہ سے وہ پوری قوم جزیہ سے بری رہی۔(۲)

حضرت عمر کے زمانے کے بعض معاہدات میں بھی یہ تصریح ملتی ہے، عتبہ بن فرقد نے جب آ ذر بائیجان فتح کیا تومعاہدے میں بیرالفاظ لکھے۔

على ان يؤ دوا الجزية على قدر طاقتهم ومن حشرمنهم في سنة وضع عنه جزاء تلك السنة.

<sup>(</sup>۱) كمّاب الخراج قاضى ابويوسف: ٨١ رأتوح البلدان: ١٣٥ رفتوح الشام از دى: ١٣٥ (٢) اسلام اورمستشرقين: جهر ١٣٥٥

نسرجسه: لین ملح اس شرط پر بوئی که جزیدادا کریں ادر جوفض کسی سال اوائی میں بلایا جائے گا تو اس سال کا جزید معاف کردیا جائے گا۔(۱)

عہد فارونی اورعہد محابہ میں اس تنم کی متعدد نظیریں موجود ہیں، جن سے ثابت ہوتا ہے کہ جزیہ مسلمانوں کی نوجی خدمات کا صلہ ہے۔

### جزبير كي مقداراور مصارف

جزید کے مصارف میہ بیں الشکر کی آرائیگی ہمرحد کی تفاظت، قلعوں کی تغییر ، سڑکوں اور بلوں کی تیاری ، سرر شتہ تعلیم وغیر ہے شیہ اس طرح اس خاص رقم سے مسلمانوں کو بھی فائدہ پہو پنجتا ہے ، جس طرح کہ دوسرے شہر یوں کو۔

جزیہ کی مقدار زیادہ سے زیادہ ہیں (۲۰)رو بے سالانہ تھی، کسی کے پاس لاکھوں رو بے بھی ہوں تواس سے زیادہ نہیں لیاجائے گا، عام شرح چھ(۲) رو بے اور تین (۳) رو بے سالانہ ہے، ظاہر ہے کہ رید بہت ہی معمول تیکس ہے، مسلمانوں پرزگوۃ ،عشرادر صدقات کے نام پر جو مال و ظائف مقرر کے گئے ہیں دہ اس سے کہیں زیادہ ہیں، پھراسلای حکومت اس معمول جزیہ کوض جو حقوق دیت ہے اس سے زیادہ دنیا کی کوئی حکومت نیں دے تیں۔ (۲)

# (٢) كياقرآن مين صرف گياره احكام بين؟

بعض نا دانف میاضرورت سے زیاد و منعصب مستشرقین نے لکھا ہے کہ قرآن میں صرف چندا حکام کا ذکر ہے جن کوکسی کھمل قانون کی بنیاد نہیں بنایا جاسکتا اور دوریہ ہیں۔

#### (1) لاتتخفوا عرضة لايمانكم.

<sup>(</sup>۱) تاریخ کبیرطبری بحواله اسلام اورمنتشر قین علامه بلی بهر۱۳۸

<sup>(</sup>٢) اسلام اورمستشر قين علامه بلي نعما في : ١٣٨ ١٣٨ تا ١٨١٢

#### (الحي تسمول كامدف نه بناؤ)

(۲) الطلاق مرتان فامساك بمعروف اوتسريح باحسان.

(طلاق دوبارے، پرمعروف طریعے ہے روک لیناہے یا حسن سلوک کے ساتھ رفصت کروینا)

- (٣) مود كے مسائل-
- (4) قرض کے لکھنے کا تکم۔
- (۵) عدل کی صورت میں جارعور توں سے شادی کی جازت۔
  - (۲) ایک مذکر کا حصد دومؤنث کے حصہ کے برابر ہوگا۔
  - (2) بے شوہر کواولا ونہ ہونے کی صورت میں نصف ملے گا۔
- (۸) مرض الموت کے وقت وصیت کے سلسلے میں شاہد مقرر کرنا۔
  - (٩) سال ميں باره مينے ہوتے ہیں۔
  - (۱۰) مكاتب كے سلسلے ميں اس كى تريت كى تحرير ــ
    - (۱۱) نیبت اور زناکی سزا\_

يه اعتراض مسرشيلدُن ايموز (SHELDON AMOS) نے كيا ہے، ديكھتے

(i) ROMMON CIVIL LAW. P. 406. To.415

مرفاہرہ کہ بیان کے اعمال سے ہے عبادات کے علاوہ ان کی تعدادتقریبا ایک سونو ہے جن احکام کا تعلق بندوں کے اعمال سے ہے عبادات کے علاوہ ان کی تعدادتقریبا ایک سونو ہے اعمال سے متعلق آیات تقریباً سر (۷۰) ہیں، معاملات سے متعلق بھی تقریباً سر (۱۹۰) ہیں، فوجداری قوانین سے متعلق تقریباً تمیں (۳۰) ہیں، عدالتی احکام سے متعلق تقریباً ہیں اور (۷۰) ہیں، فوجداری قوانین سے متعلق تقریباً تمیں (۳۰) ہیں، عدالتی احکام سے متعلق تقریباً میں اور ۲۰۰) ہیں، ان کے علاوہ احادیث احکام کی تعداد بعض علماء کے بیان کے مطابق پینتالیس سو (۳۵۰) تک پہوچتی ہے۔ (۲)

<sup>(</sup>١) بحوالة يرة العمان ج ٢ م٢٩ ٢ ٢٣٠٢ المام اورستر تين علامة في تعمال ح ٢٥ ١٥ ٢ ٢٥ (١) اصول اخته عبد الو إب ض ف واعلام الموقعين

علاء نے آیات احکام اور احادیث احکام پر منتقل کتابیں کھی ہیں جس کا اندازہ اس کتاب کے آخر میں دی گئی فہرست کتب سے لگایا جاسکتا ہے۔

# اسلام کے عالکی قوانین پر چنداعتر اضات کا جائزہ

اسلام کے عائلی قوائین میں سے جو قوانین زیادہ موضوع بحث بنے اور جن پر خارجی و داخلی دونول سطحول پر بہت زیادہ اظہار خیال کیا گیا ان کا ذکر بھی اس ذیل میں مناسب معلوم ہوتا ہے مولانا اسعداسرائیلی کی مرتب کردہ کتاب ''عائلی قوانین پر چنداعتراضات ایک معروضی جائزہ' ایخ اختصار اور لب و لہجہ کی شکتگی کی وجہ سے بہت زیادہ قابل لحاظ ہے، یو نیورسل پیس فاؤٹٹریشن و الحق ایک ساتھ کچھ التا ہے ادارہ ادر مصنف کے شکریہ کے ساتھ کچھ اقتباسات پیش کررہے ہیں۔

#### (4) تعدداز دواج:

نے دور کے دانش مندول نے اسلام پر جومتعدد اعتراضات کئے ہیں ان میں ہے ایک اعتراض تعدداز دواج ہے متعلق بھی ہے، کہاجاتا ہے کہ اسلام ایک طرف عدل ومساوات کا حامی ہے، خودکوانصاف کاعلمبر دار کہتا ہے دوسری طرف نوع انسانی کے نصف جھے عورت کی طرف وہ کممل ہے اعتمالی پر تناہے، اس کے سارے قوانین اور اصول مرد کے حق میں جاتے ہیں اور عورت کو دہ انسانی جذبات وخواہشات سے قطعاً عاری مجھتا ہے۔

تعددازدواج کامطلب یہ ہے کہ مرد کومتعدد شادیاں کرنے کی اجازت ہے، اسلام نے مردکوچارشادی کرنے کی اجازت دی ہے، کہاجاتا ہے کہ اسلام اگرانصاف پیند فرہب ہے تو ایسی میں اجازت اسے عورت کو بھی دینی چاہیے تھی، عورت کو بھی جارشو ہرکی کمل چھوٹ ہونی چاہیے تھی، یا اجازت دونوں میں ہے کئی کے لیے بھی نہیں ہونی چاہیے تھی۔

تعدداز دواج کی اجازت دراصل مردول کے لیے عیاقی کا مرمیک ہے، جس کے ذریعے
وہ اپنی شہوانی ہوس کوسند جواز عطاکر تے ہیں، اسلامی علما وتعدداز دواج کی حمایت میں کہتے ہیں کہ
بعض مردایہ ہوئے ہیں جن کی جنسی تسکین ایک عورت سے تہیں ہو سکتی، اس لیے مردول کے لیے
یہ چیز بطوراجازت باتی رہنی جا ہے، اس کا مطلب میہ کے کراسلام کے نزدیک عورت کے جذبات کی
کوئی حیثیت نہیں ہے۔

تعدداز دواج ایک طرف مردول کے لیے عیاشی کا پردانہ ہے، دومری طرف وہ عورتول کے لیے تو بین کا اشتہار ہے، عورت کی فطرت میں مرد سے زیادہ حسداور جلن ہوتی ہے، سوکن کا لفظ بھی اس کے لیے نا قابل برداشت ہوتا ہے، وہ مرد کے مقابلے میں زیادہ جذباتی بھی ہوتی ہے، ان سب حقائق کو سامنے رکھتے ہوئے بھی اسلام نے عورت کو تین تین سوکنوں کی مصیبت دی ہے یہ کو کی اسلام نے عورت کو تین تین سوکنوں کی مصیبت دی ہے یہ کو کی انسان نہیں ہے۔

ازدواجی رشته ایک لطیف اور پا کیزه رشته ہے، یہ بحرد کسی شہوانی تعلق سے عبارت نہیں ہے،
یہ زندگی کے دکھ سکھ میں شرکت کا ایک مضبوط معاہدہ ہے، جود فااور غم گساری کے ماحول ہی میں زندہ
رہ سکتا ہے، جب کہ تعدداز دواج کی اجازت کا مطلب یہ ہے کہ اسلام اس رشتے کو صرف شہوانی
نقط کنظرے دیکھا ہے، اور یہ نقط نظر بھی صرف وہ ہے جوم دکوفا کدہ پہونچا تا ہے، اور عورت کوسر اسر
مھائے میں ڈال دیتا ہے۔

کہاجاتا ہے کہ شایدای لیے دنیا میں اسلام بہت سرعت اور تیزی ہے پھیلا ہے، اگر کئی کئی بیو یوں ہے دادیش دینا ایک کارٹو اب بن جائے تو آخر مردوں کی اکثریت کیوں نہ لیک کرایے بیو یوں ہے دادیش دینا ایک کارٹو اب بن جائے تو آخر مردوں کی اکثریت کیوں نہ لیک کرایے مذہب کو قبول کرے گی، جب کہ یہ حقیقت ہے کہ ماجی اقتدار ہمیشہ مردوں ہی کے پاس رہا ہے، اور مردوں کی خوشنودی کے بعد ہی کسی ماج پر قبضہ کیا جانا ممکن ہے۔

### تعدداز دواج کی تاریخی حیثیت

یہ اور اس سے کہ جتنی باتیں کہی جاتی ہیں در حقیقت صرف اسلام دشمنی سے عبارت ہیں،
تعدد از دواج کارواج اسلام نے شروع نہیں کیا ہے، یہ رواج ہمیشہ سے ساج میں
موجود چلا آرہا ہے، ہندوؤل ،عیسائیول، یہودیول، اور پورے ساج میں یہرواج کمل نہ ہی
سند کے ساتھ موجود رہا ہے۔

تعدداز دواج کی با قاعدہ اجازت عیسائی ندہب میں بھی ہے، (دیکھیں منوسمرتی ادھیائے 9رشلوک ۸۰-۸۲)اور یہودی ندہب میں بھی ہے، (دیکھیں عہدنامہ قدیم استناء باب۳رآیت ۱۵)۔

یورپ میں تو بیرواج آج بھی مرداور عورت کے غیرساجی روابط کی شکل میں بہت بوے پیانے پرموجود ہے، جو یورپ مرداور عورت کے باضا بطہ رشتہ نکاح کے تعدد پرمعترض ہے اے اپنی اس عیاشی پرکوئی اعتراض ہیں ہے؟

اسلام نے تعدداز دواج کے رواج کو تعین اور چندکڑی شرائط کا پابند کیا ہے اور عملاً اسلامی ساج میں اس کار داج و نیا کے سارے معاشروں ہے کہ ہے۔

### تعدداز دواج كي ضرورت

یے حقیقت ہے کہ اسلام کے نزدیک مثالی ازدواجی رشتہ ایک مردادر ایک عورت ہی کے درمیان قائم ہوتا ہے، لیکن ظاہر ہے کہ جب کوئی قانون بنایا جاتا ہے تواس میں تمام ضرور تیں اور تمام امکانات ملح ظر کھے جاتے ہیں، قانون صرف مثالی انسانوں کے لیے نہیں بنایا جاتا۔

تعدداز دواج بعض حالات میں ایک ناگز برضر درت بن جاتا ہے، اگراس پر پابندی لگائی جائے تو بیرون نکاح جنسی ردابط وجود میں آ جاتے ہیں، طوائفوں ادر داشتا وُں کا ایک پورا قبیلہ تشکیل بات ہیں، طوائفوں اور داشتا وُں کا ایک پورا قبیلہ تشکیل بات ہے، آزاد جنسی تعلقات سارے معاشرے کا اخلاق اور اس کی جسمانی صحت برباد کردیتے باجا تا ہے، آزاد جنسی تعلقات سارے معاشرے کا اخلاق اور اس کی جسمانی صحت برباد کردیتے

ہیں، امراض خبیثہ کا زور بڑھ جاتا ہے، بیرون نکاح جنسی روابط جائز از دواجی تعلقات کے مقابلے میں مہنگے بھی ہوتے ہیں، اور امراض خبیثہ کے علاج کے اخراجات اس میں مزید شامل ہوجاتے ہیں، محرکے اندراع تا داور و فاکا ماحول ختم ہوجاتا ہے، اور بیوی نفسیاتی مریض بن کررہ جاتی ہے۔

وہ حالات جن میں تعدداز دواج کی ضرورت پیش آتی ہے مخلف قتم کے ہوسکتے ہیں، مثلاً میہ ممکن ہے کہ مرجنسی اعتبار ہے جنٹی عمل کا نہ ہو زیادہ ضرورت مند ہواور عورت کے ماہا نہ ایام اس کے ایام حمل اور اس کے ایام رضاعت میں وہ اس ہے مسلسل جسمانی دوری برداشت نہ کرسکتا ہویا ہے کہ عورت دائم المریض یابا نجھ ہویا جسمانی تعلقات کی اہل نہ ہو، الی مشکل میں مردکوایک دوسری اور جائز قانونی ہیوی کی ضرورت ہے، اگرایی صورت میں مردکو پہلے اپنی پہلی ہوی کو طلاق دینے کے جائز قانونی ہیوی کی ضرورت پر بہت ظلم ہوگا، کیوں کہ کوئی دوسر آخض الی عورت کو اپنانے کے لیے جم جورکیا جائے تو اس عورت کی اجازت کی بنا پر بیتم، بیوہ، مطلقہ، غریب زائد العمر اور کم صورت مورت کو ورتوں کو دوسری ہوگا، تعدداز دواج کی اجازت کی بنا پر بیتم، بیوہ، مطلقہ، غریب زائد العمر اور کم صورت مورت کو ورتوں کو دوسری ہوگا کی حیثیت سے قبول کے جانے کا امکان مل جاتا ہے، اس طرح انہیں ایک مورت گھرکا تحفظ بھی مل جاتا ہے، ساتھ ہی ان کے جسمانی مطالبات بھی یورے ہوجاتے ہیں۔

بیوی کی بدمزاجی ،سردمہری، یا کسی اور سبب سے شوہراور بیوی کے تعلقات میں خرابی آجائے تو مردا پنی بیوی کوطلاق دے سکتا ہے، لیکن میسراسر عورت کا نقصان ہے، لہذا اسلامی سماج میں طلاق کونظرانداز کرکے مردکودوسری شادی کاموقعہ دیاجا تا ہے، اور پہلی بیوی کے جملہ حقوق مساوات کے ساتھ اواکرنے کی قانونی ہدایت مردکودی جاتی ہے۔

اگرتعدداز دواج کوقانوناً ممنوع کردیا جائے تو مردجنسی جذبات کے لیے دوسری راہیں تلاش کر لے گا،اب وہ آبر وباختہ عورتیں تلاش کر ہے گا،جس کا بتیجہ ہوگا ایسی اولا دجس کا کوئی مستقبل مہیں ،ایسا آزاد جنسی تعلق جس کے بدلے میں مرد پر کوئی مستقل ذمہ داری نہیں ،اورنی نئی عورتوں کی تلاش پیہم جس کے بعد مردکسی بھی کام کا ند ہے۔

ظا ہرہے کہ ایک بیوی اپنے شو ہر کے اس طرح کے تعلقات کو بھی قبول نہیں کر سکتی ، اس کے

بجائے وہ یہ بصدخوشی تبول کرے گی کہاس کا شوہر کسی عورت کے ساتھ قانونی تعلقات قائم کرے، کیوں کہ ایسی صورت میں وہ عدالت میں دعویٰ مساوات کر سکے گی، جب کہ غیر قانونی ہوی کی صورت میں وہ ایسا کوئی دعویٰ بھی نہریائے گی۔

#### چنداعتراضات

کہا جاتا ہے کہ تعدداز دواج کی اجازت عورت پرایک ظلم ہے، کیکن فی الواقع پیمورت برظلم نہیں بلکہ اس کے لیے ایک رحمت ہے، مگر شرط میہ ہے کہ شادی کرکے وہ پہلی بیوی اور اس کے بچوں کودر بدر کی تھوکریں کھانے کے لیے مجبور بنا کرنہ چھوڑ دے اور شرط یہ ہے کہ وہ محض جنسی تسکین ادرجنسی آسودگی اور ذا نقنه کی تبدیلی کے لیے تیسری شادی کرکے دوسری اور اس کے ہونے والے بچوں کوبھی بے سہار اور مجبورت بنادے، ساج میں ہرفطرت وحراج کے انسان یائے جاتے ہیں، ویسے اسلام کا بیقا تون چارشادیاں کرنے کی اجازت مردکو بے لگام کرنے کے لیے نہیں بلکہ اس کو یا بند کرنے کے لیے ہے، ایک اعتراض یہ کیاجاتا ہے کہ تعدداز دواج کی صورت میں ایک ندایک بوی برظلم ہوگا، کین سوال یہ ہے کہ اس کی کیا گارٹی ہے کہ اگراسے دوسری عورت سے زکاح کرنے سے روک دیا جائے تو وہ دومری عورتوں سے خفیہ تعلقات قائم نہ کریگا، پھراس کی کیا ضانت ہے کہ تعدداز دواج ممنوع ہونے براس کا دل اپنی بیوی کی طرف مائل ہی رہے گا، یہ بھی اعتراض کیا جاتا ہے کہ یہ قانون بناتے وقت اسلام نے مردوں بی کو کیوں سامنے رکھا؟ عورتوں کو کیوں نہیں؟ مگر در حقیقت تعدداز دواج کار داج کوئی قانون نہیں صرف اجازت ہے، جو بہت شاذ حالات میں استعال ہوتی ہے، تعدداز دواج کاعام رواج ہومجی نہیں سکتا، کیوں کہ قدرت عورتوں اورمردوں كوتقرياً برابركي تعداد ميں پيداكرتي ہے، مردبعض حالات ميں كم ہوجاتے ہيں مثلاً جنگ وغيره ميں مردی زیادہ قبل ہوتے ہیں ،اس لیے زائد عورتوں کوایٹر جسٹ کرنے کی ضرورت پیش آجاتی ہے، اس لیے اس اجازت میں مردکوسامنے رکھا گیاہے۔

# عورتوں کو کئی شو ہروں کی اجازت کیوں نہیں؟

بغیرسو ہے سمجھے ایک اعتراض بیر دیاجاتا ہے کہ اسلام اگر انصاف کا دین ہے تو حورت کوبھی کی شوہروں کی اجازت ہونی چاہیے، کیوں کہ سی وقت اتفا قاعورتوں کی تعداد بھی کم ہوسکتی ہے، نیز وہ ساری مجبوریاں اور ضرورتیں جومرد کے لیے گنائی جاتی ہیں مورت کے سائے بھی چیش آسکتی ہیں۔

در اصل بیا کی ابیااعتراض ہے جو تفش اسلام وشمنی ہیں کیا جاتا ہے، دنیا کے سی فدہ ہے کسی فرہ ہے کسی قانون اور کسی تہذیب نے اس کی اجازت نہیں دی ہے، تب یہ سوال صف اسلام سے کیوں کیاجا تاہے؟

لیکن اگریضد ہے کہ اس سوال کا جواب صرف اسلام ہی کودینا ہے کیوں کہ اس کا جرم یہ ہے کہ اس نے مرد کے بیرون نکاح غیر قانونی جنسی تعلقات کو قانونی دائر ہے بیں الانے کی ہدایت کی ہا ہے کہ اس نے مرد کے بیرون نکاح غیر قانونی جنسی تعلقات کو قانونی دائر ہے بیں الانے کی ہدایت کی اجازت کی ہے، تب ہمیں خود عورت سے پوچھنا جا ہے کہ کیا اس کی نفسیات اسے اس بات کی اجازت دیتے ہے؟۔

تمام دنیا کے ماہرین نفسیات اس بات پر شفق ہیں کہ مرد فطر تا تعدواز دوائ کار جمان رکھتا ہے، جب کہ عورت کے لیے اس کے گھر کے، جب کہ عورت صرف ایک بی مرد ہے دابستار ہنا جا ہتی ہے، عورت کی لیے اس کے گھر کا استحکام ادراس کے بچوں کا تحفظ بی سب سے بڑی شئے ہوتا ہے، عورت کی یہ نفسیات صرف انسانوں بی میں نہیں بلکہ جانوروں تک میں نظر آتی ہے، ہم جب جانوروں کود کیستے ہیں تو ہم کونظر آتا ہے کہ زجانور کئی کی مادائیں رکھتا ہے، جب کہ مادواس کی رفیت نہیں رکھتی۔

ماہر جنسیات ایڈورڈ ہائ مین Edward Hartman کہتے ہیں:

''مرد کا فطری رجمان تعدداز دواج کے حق میں ہے عورت فطر تا ایک زوجگی جا ہتی ہے'' (Marriage Cmmission Report P.2.8.) ایک دوسرے ماہر جنسیات ڈاکٹر مرئیر Dr Marear کیمنے ہیں: "مورت نظرتا ایک شوہر جا ہتی ہے جب کہ مردیش تعددازدوائ کے رجمان پائے جاتے بین" (Conduet and its Disorders Biologicaly Considered) (P.292-293

جسمانی اعتبارے بھی عورت اپنی جنسی تسکین کے لیے مردی طرح کثرت کے ساتھ جنسی عمل کی مختاج نہیں ،عورت کا جنسی جذبہ صرف کسی مرد کی گیری دلچیسی اور حقیق ہمدردی سے تسکیس یا جاتا ہے۔

نسب کے تحفظ ، جا کداد کے نظم ، نیز میراث کی تقسیم کانظم بھی عورت کوئی شوہروں کی اجازت دینے سے اختلال کاشکار ہوجائے گا۔

موجودہ سان میں مردسان کا سربراہ اور سربرست ہے، وہ خاندان کومنظم کرنے کی پوزیش میں ہوتا ہے، کار دباری معاطلت ای کے ہاتھ میں ہوتے ہیں، اور گھر کے باہر کے سارے امور وہ تی میں ہوتے ہیں، اور گھر کے باہر کے سار باہ کون دیکھتا ہے، اگر کوئی معاشرہ ایسا ہوجس میں عورت کے ٹی گئ شوہر ہوں تو اس خاندان کا سربراہ کون ہوگا؟ اگر ہم اس کے جواب میں عورت کا نام لیس توبیدایک زیر دئی کی بات ہوگی، اپنے کمزور جسم اور ذبح نیز اپنی مصروفیات (توالد، تناسل، رضاعت، ماہانہ علالت وغیرہ) کی بنا پروہ اس ذمہ داری کو کامل ذہنی وجسمانی کیسوئی کے ساتھ ادائیس کرستی، ظاہر ہے کہ خاندان کا سربراہ مردہی کو بنانا ہوگا، مگر کئی شوہروں میں سے خاندان کا سربراہ کون ہوگا اور کس کی بات مانی جائے گ؟ نسب کس طرح ٹابت ہوگا اور جا کداد کس طرح ٹابت ہوگا ؟

بالفرض ہم یہ مان لیس کہ مفروضہ معاشرے میں اولا دعورت ہے منسوب کی جائے گی،
عورت ہی سربراہ غاندان ہوگی اور وہی معاش کی فیل ہوگا تواس کے لیے ہمیں پہلے مردی سربراہی
میں قائم موجودہ ساج ختم کر کے ایک ٹیا ساج بنانا ہوگا، اور پھرایک عورت کے گئی گئی شوہر کرنے کا
تجر بہ کرنا ہوگا، یہ بیتی بات ہے کہ اس ساری اتھل پھل کے بعد بھی سے تجر بہ کیسرنا کام ہوجائے گا اور
قبل دغار تگری اور فسادو آویزش کو وجود میں لائے گا۔

# كيااسلام نے عورت كے جذبات كاخيال بيس كيا؟

غلط طور سے یہ فرض کرلیا جاتا ہے کہ جنسی معاملات میں مرداورعورت دونوں کے جذبات
کیاں ہیں، اس لیے دونوں کے ساتھ کیسال جنسی برتا وُ ہونا چاہئے، حالاں کہ اسلام عورت کوائ
نقط نظر سے دیکھتا ہے، جس نقط نظر سے اس کوفطرت نے دیکھا ہے، عورت ایک گھر بنانے کی خواہش
مند ہے اور اس کے جنسی جذبات اس وقت بیدار ہوتے ہیں جب ان کوتر یک دی جاتی ہے، اسلام
نے اس لیے مرد کے جنسی رجحانات کی باضا بطرت کیسے لیے آسان مواقع فراہم کئے ہیں اورعورت
کوایک متحکم گھر دینے کی کوشش کی ہے۔

جہاں تک عورت کے واقعی جنسی داعیات کاسوال ہے اسلام نے عورت کی جرپورتسکین کو مدنظر رکھاہے، اس لیے عورت کوشو ہر کے انتخاب کاحق دیا گیاہے، اگر شو ہر بیوی کے جسمانی تقاضوں کی تکمیل نہیں کرسکتا تو ایسے شو ہر سے اس کی علیحدگی ہوسکتی ہے جتی کہ اگر مرد چار مہنے سے زیادہ عورت سے جسمانی علیحدگی جا ہتا ہے تو ایسادہ عورت کی مرضی کے بغیر نہیں کرسکتا۔

جنسی معاملات میں احادیث میں اس کی واضح ہدایت دی گئی ہے کہ عورت کی خواہش کو ضرور ملحوظ رکھا جائے حتی کہا گرخود مردجنسی بیش قدمی کرر ہاہے تب بھی اسے جذباتی طور پرعورت کو اس کے لیے تیار کرلینا جاہیے۔

اسلام میں عورت کوخلع کاحق دیا گیاہے، یعنی ناپندیدہ اور نا گوار حالات میں وہ اپنے شو ہر سے علیحد گی لے کتی ہے۔

یقینا عورت اپنے او پر کی سوکن کو پسند نہیں کرتی ، اس طرح تعدداز دواج کی اجازت بظاہر عورت کے خلاف گئی ہے لیکن تعدداز دواج کی اجازت دراصل یک زوجگی اور تعدداز دواج کے درمیان انتخاب کا مسکلہ میں ، بلکہ میاس کے شوہر کی ایک اور قانونی ہوی اور اس کے متعدد ناجا تزجنسی تعلقات کے درمیان انتخاب کا مسکلہ ہے ، میدا سے حالات میں صرف ایک اجازت ہے جب اس کی تعلقات کے درمیان انتخاب کا مسکلہ ہے ، میدا سے حالات میں صرف ایک اجازت ہے جب اس کی

اجازت ندوینے ہے مورت کواس ہے بھی ناگوارصورت حال (شوہر کی جنسی ہے راوروی) کا سامنا کرنا پڑسکتا ہے، لہذا بداجازت بھی فی الحقیقت مورت کے جذبات کو طحوظ رکھتے ہوئے ہی دی تی ہے، بداجازت عورت کے تی میں ہے نہ کداس کے خلاف۔

آج ہم دیکھتے ہیں کہ جہال تعدداز دواج ممنوع ہو ہاں جنسی ہراور وی اور بوئ ہے بوال گھر وں کا آئلن سلامت ہے مٹال ہو وفائی عام ہے اور جہال تعدداز دواج کی جازت ہے وہال گھر وں کا آئلن سلامت ہے مٹال کے طور پر ہم مسلم ساج کو پیش کر سکتے ہیں ، تب تعدداز دواج کی اجازت کو عورت کے خلاف ایک کے طور پر ہم مسلم ساج کو پیش کر سکتے ہیں ، تب تعدداز دواج کی اجازت کو عورت کے خلاف ایک تانون باور کرانا بدنیتی کے ساتھ کئے جانے دالے ایک پر و پیگنڈے کے سوااور کیا ہے؟

# **(**\(\)

# فيملى بلاننك اوراسلام

# تحريك تنظيم ولادت كاموقف:

ہم جس زمین پررہے ہیں اس کا قابل سکون کل رقبہ ۵ کر وڑا کر لا کھ ۲۸ ہزار مرفع میل ہے، بیدا یک لامحد وو مخبائش والی ذمین نہیں ہے، اس رقبے میں ہمیں رہتا بسنا ہے اس میں کھیتی باؤی کرنا ہے، اس میں پارک اور کھیل کے میدان لگا لئے ہیں، اس میں سرکیس اور راستے تعمیر کرنے ہیں، جب کہ انسانی آبادی مسلسل ہو ہورہ ہی ہے اور بیار تھ میٹ کل انداز میں نہیں بلکہ جیومیٹر یکل انداز میں بڑھ رہی ہے، بعنی سلسل وو گئی ہورہ ہی ہے، جب کہ وسائل رزق اکبرے انداز میں دھیرے وہیں بڑھ رہے ہیں، اس صورت میں اگر ہم آبادی کی تنظیم کا کوئی منصوبہ ہیں بنا کیں گئو آبادی کی تنظیم کا کوئی منصوبہ ہیں بنا کیں گئو آبادی کی مقاد شوار

دنیا میں انسان کی مہلت عمر مختصر ہے، اس زعر کی کوخوشگوار انداز میں گزار ناانسان کا حق ہے،
اگرانسان بغیر کی بلاننگ کے آبادی میں اضافہ کرتا ہے تو وہ اپنے بچوں کوہر پور محبت اور توجہ ہیں دے
سکتا، آئیس ٹھیک سے پالٹیس سکتا، ان کوانچھی تعلیم نہیں دے سکتا، آئیس
سکتا، آئیس ٹھیک سے پالٹیس سکتا، ان کوانچھی تعلیم نہیں دے سکتا، آئیس
اسٹندہ زندگی کے لیے ایک بہتر آغاز نہیں دے سکتا، جس کی وجہ سے وہ نہ صرف اپنی زعدگی کوبد حال
بنالیتا ہے بلکہ آئندہ لسلوں کے لیے بھی ایک بدتر زعدگی کے امکانات مچھوڑ جاتا ہے۔

نیادہ بچوں کی وجہ ہے آدی کوز عرکی میں زیادہ جدوجہد کرنا پڑتی ہے، گھر میں روتے ریکتے علیہ وزیر کی کے دندگی کوجہم بنادیتے ہیں، وسائل معاش کی کی انسانی ذہن کوایا جج بنادیت ہے، زیرگی کے

مارے خوبصورت تصورات بربا دموجاتے ہیں،اورعمراحساسات کاجیل خانہ بن جاتی ہے۔

وسائل معاش کی کی بناپر ظاہر ہے کہ زائدانسانی آبادی بھوک سے تڑپ تڑپ کر جان دیدے گی ، طرح طرح کے امراض اسے گھیرلیں گے، مختلف قتم کی تکلیفیں اسے پیش آئیں گی، کیااس سے بہتریہ بیس کہ ہم آج ہی ہے اپنی آبادی کو کنٹر دل کرلیں تا کہ میہ تکلیف وہ صورت حال پیش ندآئے۔

ہم آبادی کوکٹرول کرکے ایک صحت منداور تندرست نسل پیدا کرسکتے ہیں، جوزندگی کی خوشیوں سے بھرپور استفادہ کرسکے گی، اس کے ساتھ ہی اپی بیوی کی جو ہماری شریک حیات ہے، صحت اور خوبصورتی کی گہداشت ہم کرسکیں گے، اس طرح ایک ایک فیملی کی پلانگ کر کے ہم پورے ملک اور پوری توم کوایک بہتر زندگی دے سکتے ہیں، ایک خوبصورت اور خوشحال معاشر کی تعمیر کرسکتے ہیں۔

لیکن اس کوشش میں سب سے بردی رکاوٹ مذہبی علاء خاص کرعلاء اسلام ہیں، یہ اپ عقیدوں اوراپنے جہالت زدہ افکار کی بناپراس معقول تجویز میں طرح طرح کے شکوک پیدا کرتے ہیں، ہیں، اور معاشر سے کوبھوک، قبط، افلاس اور جہالت کے اندھیروں میں دھکیلنے کی کوشش کرتے ہیں، مثال کے طور پروہ سے ہات کہتے ہیں کہ رزق تو خدا کے ذیبے ہے، حالاں کہ اگراس ہات کو جوں کا توں مان بھی لیافٹ اور جدد جہد خود ہمیں ہی کرنی پڑتی ہے، توں مان بھی لیافٹ اور جدد جہد خود ہمیں ہی کرنی پڑتی ہے، اگرہم اپنے بچوں کے مطابق وسائل رزق مہیا نہ کریں تورزق کا کوئی دستر خوان خدا کی طرف سے نہیں اثر ہم

ہندوستان میں تحریک فیملی پلانگ کے خلاف علماء اسلام جتنے اعتر اضات اٹھاتے ہیں ان کے اسباب محض سیاسی ہیں ورندخود پیغمبراسلام صلی اللہ علیہ وسلم کی احادیث میں ایسی اجازتیں ملتی ہیں جن میں آپ نے لوگوں کو ضبط ولا دت کی کوششوں سے روکانہیں ہے، آپ کے دور میں مسلمان ''عزل' کیا کرتے متے، اور آپ نے اس کوئع نہیں فرمایا، حالا نکہ یہ چیزا گرخلاف اسلام ہوتی تو آپ

اسے ضرور منع کرتے۔

رور کادباؤد سائل معیشت پراتناز بردست نہیں تو اور کادباؤد سائل معیشت پراتناز بردست نہیں تی چینبراسلام کے زمانے میں برطق ہوئی آبادی کادباؤد سائل معیشت پراتناز بردست نہیں تی جتنا آج ہے، اگرآپ آج موجود ہوتے تو یقینا اس صورت حال میں آپ کا رومل معقول ہوتا ، اور آپ نیملی بلانگ کی اس تحریک کی یقینا پر جوش حمایت فرماتے۔

### اسلام كأموقف

لیکن اسلام نے خدا کا جوتصور جمیں عطا کیا ہے اس میں آبادی اور وسائل رزق دونوں کا منصور بہرماز دہی ہے، اور وسائل کی کمی کے ڈرسے اپنی اولا دکول کرنے کی اسلام میں صراحة ممانعت کی گئے ہے، قرآن میں کہا گیا ہے:

لاتقتلو ا اولادكم من خشية املاق نحن نوزقكم واياهم .

ترجمه: اپن اولاد کواس ڈرے ختم نہ کرو کہان کے لیے وسائل رزق کس طرح مہیا ہوں گے، کیوں کہ یہ ہم بیں جوتم کو بھی روزی دیتے بیں اور ان کو بھی دیں گے)

قرآن کی بیآیت تحریک فیملی بلانگ کی بنیادی دلیل ہی کومستر دکردیتی ہے، اسلام ایک ایسامعاشرہ تغییر کرنا چاہتا ہے جس کی طاقت کاحقیق سرچشمہ خدا پراعتما داور جس کے اصول خود غرضی کی بنیاد پرقائم نہ ہوں۔

مادی اسباب کے دائرے میں ہرمکن وسیلہ اختیار کرنے کی تلقین کرتے ہوئے اسلام نے اسپنے پیروکاروں کو تعلیم دی ہے کہ وہ اپنا حقیقی مجروسہ اللہ تعالی پراوراس کی منصوبہ بندی پررکھیں، اسلام دین فطرت ہے اور قطرت کے نقاضوں کو کیلئے گئی کے ساتھ مما نعت کرتا ہے۔

قدرت نے مرداور عورت کی تخلیق اوران کی جسمانی تشکیل اس مقصد سے کی ہے کہ بیہ دونوں جنسی منافی اعضاء اس دونوں کے جسمانی اعضاء اس مرتبنائے گئے ہیں کہ دواس فریضے کا فرض انجام دیں، دونوں کے جسمانی اعضاء اس طرح بنائے گئے ہیں کہ دواس فریضے کی تحمیل میں مددگار ہوں، دونوں کے درمیان شش پیدا ک

گئ ہے تا کہ وہ قریب آکراپنے اس فریضے کواوا کریں، جنسی عمل میں لذت رکھدی گئ ہے تا کہ وہ اس عمل کو بخوش انجام دیں، عورت کا ماہا نہ دستوراس کے سینے میں دود ھے کی افز اکش کاعمل، اس کے پیٹ میں دود ھے کی افز اکش کاعمل، اس کے پیٹ میں رحم کی تخلیق مرد کے اندر جنسی عمل کے لیے ہمہ وقتی میلان بیرساری چیزیں اس مقصد کے لیے ہیں۔

اس کے علاوہ مرداور عورت کے جنسی غدودانہیں استخلیقی عمل کے لیے اکساتے ہیں انہیں غدود کوان کے لیے اکساتے ہیں انہیں غدود کوان کے لیے اکساتے ہیں انہیں غدود کوان کے لیے طاقت، قوت، جوانی اکشش اور حرکت کا سرچشمہ بھی بنایا گیا ہے، اس لیے جہاں میغدود مرجماتے ہیں وہاں صلاحیت تخلیق کے ساتھ صلاحیت عمل بھی مرجماجاتی ہے۔

اب اگر کمی خودغرضی کی دجہ سے مردادر عورت اپنے اعضاء کواس فطری عمل سے روکتے ہیں ، جوفطرت نے ان کے میرد کیا ہے اور جسے وہ انجام دینا جا ہے ہیں تو اس رکاوٹ سے مردادر عورت دونوں کا جسم یقینی طور پرافسر دہ ہوجا تا ہے۔

### ضبط ولا دت کے فیقی اسباب:

زئدگی سے زیادہ لطف اندوز ہونے کی خواہش نے ہمار سے ساج میں معیار زئدگی کا مسئلہ پیدا کردیا ہے، طرح طرح کی اشیاء صرف بازار میں آرہی ہیں، معیار زئدگی کا زبردست مقابلہ جاری ہے، اوراس مقابلے میں کوئی کس سے پیچے نہیں رہنا چاہتا، کین طاہر ہے کہ ایک فرد کی معاشی اہلیت ان ساری چیز دں کا بوجھ برداشت نہیں کر علق جوجہ بیٹھ ان نے ضرور یات زئدگی کی بنیادی فہرست میں شامل کردی ہیں، لہذا لوگ ایک طرف اپنی بیویوں کوبھی کمائی کرنے کے لیے لگار ہے ہیں، دوسری طرف خاندان کا سائز کم سے کم کرنے کی کوشش کررہے ہیں، تا کہ سیروتفرت کا درلذتوں سے بیم دوسری طرف خاندان کا سائز کم سے کم کرنے کی کوشش کردہے ہیں، تا کہ سیروتفرت کا درلذتوں سے بیم دوسری طرف خاندان کا سائز کم سے کم کرنے کی کوشش کردہے ہیں، تا کہ سیروتفرت کا درلذتوں

عورتیں اپنے حسن کی حفاظت کرناچاہتی ہیں، اپنے کو بناسنوار کرد کھنا جا ہتی ہیں، وہی عورتیں جو یہ کہتی ہیں کہ بچے بالنے کے لیے ہمارے پاس پیے نہیں ہیں کاسمینکس پراہتے پیسے خرج کردی ہیں جن سے کئی بچے پالے جاسکتے ہیں، اور وہی مرد جوقلت وسائل کار دناروتے ہیں ہرو تفری اور جھوٹی چک د مک کی اشیاء پردل کھول کرخرج کرتے ہیں، دراصل بیخو دخرضی کا ایک مستقل رویہ ہے، لوگ زندگی ہے خودلطف اندوز ہونا چاہتے ہیں، لہذا وہ ددمرے انسانوں کو دنیا میں آنے سے روکتے ہیں، کہ کہیں وہ موجودہ وسائل میں حصد دار نہ بن جا کیں، بیاس حد تک خود غرضی ہے کہ مردانی سیر دتفری اور خورت اپنا ایوڈ راپ اسک بھی ان کے لیے چھوڑ دینے کوتیاں ہیں ہے۔

#### ضبط ولا دت کے نقصانات:

لیکن فطرت کے نقاضے کو کچل دیئے کے بعد انسان معنوعی راستوں سے حصول لذت کی جوکوشش کرتا ہے وہ یقیناً نا کام ہوجاتی ہے، کیوں کہانسان قدرت کے نظام اور خودا بی فطرت سے تبھی نہیں لاسکتا، انسان کے جنسی غدود ہی دراصل اس کوجسما ٹی وروحانی بالبدگی عطا کرتے ہیں،مرد باب بن کراور عورت مال بن کراینے اندرونی وجود کی تکیل کرتے ہیں، کیکن مرد جب باہر کے چراغوں کے لیے اندر کے چراغ بجھادیتا ہے، اور عورت جب بیٹ کی آگ کے لیے سینے کی نہریں خشک کردی ہے، توبید دونوں جنسیں اعدرہ بیزاراورانسردہ ہوجاتی ہیں، اورخوشی ان کا صرف میک اب بن جاتی ہے، گھر کاخاتمہ موجاتا ہے، اور ووسرف ایک گیراج یار پیٹوریند بن کرر وجاتا ہے۔ بچوں سے چھٹکارایانے یا کم بیچے پیدا کرنے کی ذہنیت آدمی کوخود غرض بناتی ہے اورخود غرض اوگ ایک مشحکم اورخوش حال معاشرے کی تغییر مجمی نہیں کر سکتے ، جو محض اینے بچوں کو پیدا ہونے سے روك ريا ہے اور يه موچ ريا ہے كه وه ان كوس طرح كھلائے بلائے گا ده اينے مان، باب اينے بهن، بھائی اینے عزیزوں اوروشتہ داروں، مریضوں اورایا ہجوں کی کون ی خیرخواہی کرسکتا ہے، کیوں کہ اليى خيرخوايول ب بھي قومعيار زندگي متاثر ہوتا ہے۔

شوہراور بیوی کا تعلق محض جسمانی تعلق نہیں ہے، یہ ایک پا کیزہ روحانی تعلق ہے جول جل کر نچے پالنے سے طاقتور اور مضبوط ہوتا چلاجاتا ہے، جوشن اس تعلق کومن ایک جسمانی رشتہ بنانا چاہتا ہے وہ جلد ہی اس تعلق سے بیزار ہوجاتا ہے، کیوں کہ جسمانی تعلقات میں تنوع پندی انسانی فطرت میں شامل ہے، اور فیملی پلانگ کی تحریک جب مانع حمل ذرائع باسانی فراہم کردین ہے۔ ہو اس تنوع پندی کے لیے علی امکانات فراہم ہوجاتے ہیں، اس طرح جنسی کرپش ہیلتا ہے، جو گھر کے رہے سے روابط کو بھی کم زور کردیتا ہے اور جب گھر ٹو شاہے تو ساجی ڈھانچ بھی ٹوٹ پھوٹ کا شکار ہونے لگتا ہے، امراض خبیشہ کی کثرت ہونے لگتی ہے اور جو پسے معیاری زندگی کے نام بر بچائے گئے ہیں، طلاق اور بیوی سے بے وفائی کا چلن عام ہونے لگتا ہے۔ امراض خبیشہ کے علاج ہیں صرف ہونے لگتے ہیں، طلاق اور بیوی سے بے وفائی کا چلن عام ہونے لگتا ہے۔

قوی سطح پرتواس ترکیک کے نقصانات اور بھی ہولناک ہوتے ہیں، ایک قوم کے افراد جب مانع حمل طریقوں کے عادی ہوجا ہیں تو قدرت ان سے زبردست انتقام لیتی ہے وہ ماؤں کی کو کھ اجاز دیتی ہے اور مردول کی صلاحیت تولید سرد کردیتی ہے، جس کی وجہ سے قوم کی شرح افزائش پہلے رک جاتی ہے، پھر گراوٹ کی طرف جائے گئی ہے، معاشرے ہیں بوڑھ جا ہے ہیں اور جوان کھ فی جاتے ہیں، بوڑھوں ہیں توت عمل چوں کہ کم ہوتی ہے لہذا تو می پیداوار کا اوسط گرجا تا ہے۔

ماہرین معاشیات کی تصریحات کے مطابق اس سے صابفین کی تعداد کم ہوجاتی ہے، جس کی بناپر اشیاء کی پیداوار کم ہوتی ہے اور وہ شرح سرمایہ کاری جومعیاری روزگار کے لیے ضروری ہے متاثر ہوتی ہے۔

متاثر ہوتی ہے۔

چوں کہ جسمانی محنت کرنے والے اور نچلے معیار کی زعرگی بسر کرنے والے ضبط ولاوت
کے قائل نہیں ہوتے ، انہیں اپنے روز گاریس مدد کے لیے کثر تاولا ومفید محسوں ہوتی ہے، نیز زیادہ
اولا دکی موجودگی میں وہ خودکوزیا دہ محفوظ تصور کرتے ہیں ، لہذا ضبط ولا دت تحریک سے عام طور پر بہی
ہوتا ہے کہ محنت ش اور کم علم فہم والے لوگوں کی پیدا وار بردھ جاتی ہے، اعلی ذہن رکھنے والے لوگ کم
ہوتے جلے جاتے ہیں، معاشرے کے تمام گوشوں میں جننے اور جسے افراد کارکی ضرورت ہوتی ہے وہ
میسرنہیں ہے ، لہذا معاشرے کی ہمہ جہت ترتی متاثر ہوتی ہے۔

قوی سطح پراس کا ایک نقصان سیمی ہوتا ہے کہ قوی دفاع کے اہل لوگوں کی تعداد کم ہوجاتی ہے، جس کی وجہ سے دوسری قو موں کی بالاوت کا امکان بڑھ جاتا ہے، درحقیقت یورپ آج تحریک منبط ولا دت کے لیے جس قدر پروپیگنڈ اکر رہا ہے اس کی بنیا دی وجہ بہی ہے کہ یور پی ممالک کی اپنی آبادی مسلسل گھٹ رہی ہے اور انہیں اندیشہ ہے کہ اگر مشرقی ممالک کی آبادی یونہی بروحتی رہی تو ان

تحریک منبط و لاوت کے یہا خلاقی ، معاثی ، سیاسی اور قومی نقصا نات سامنے رکھے جائیں تو واضح ہوجا تا ہے کہ یہ ایک سازش ہے اور خصوصی طور سے اسلام کا بنیادی نظریہ اینے مائن و مالک پر کھمل اعتقاد ہے، جس نے انسان کوخی الامکان جدوجہد کا مکلف قرار دیا ہے، اور اعمال کے سارے نتائج اپنے پاس رکھے ہیں، تحریک صبط ولادت کا مکلف قرار دیا ہے، اور اعمال کے سارے نتائج اپنے پاس رکھے ہیں، تحریک صبط ولادت مسلمانوں کے ایمان پر بالواسط حملہ کرتی ہے، بلکہ در حقیقت یہ اس بنیا دکو کمزور کرتی ہے جس پر کی مسلمانوں کے ایمان پر بالواسط حملہ کرتی ہے، بلکہ در حقیقت یہ اس بنیا دکو کمزور کرتی ہے جس پر کی جہنے نظرے کی کوشش کی گئی ہے۔

#### فرضی اعدادوشار:

اگر مالتھوں اور ضبط ولادت کے دومرے محرکین کے پیش کردہ اعداد وشار درست تھوں کرلیے جا کیں توسب سے پہلے بیسوال پیدا ہوتا ہے کہ آج تک بیا تدیشے محے کیوں ثابت نہیں ہوئے، اس صدی کے شروع ہی سے حج بیک صبط ولادت والے خوف زدہ کررہے ہیں کہ ۲۰رسال بعد دنیا میں تباہی آ جائے گی، لیکن ایسے ۲۰رسال کی مرتبہ گزر گئے اور الیمی کوئی تباہی بریا نہ ہوئی، اعدد نیا میں تباہی آ جائے گی، لیکن ایسے ۲۰ رسال کی مرتبہ گزر گئے اور الیمی کوئی تباہی بریا نہ ہوئی، اگرانسانی آبادی میں اضافہ جو میٹر یکل ہے تو آج ہوئے ہوئے اور الیمی کوئی تباہی زمین پراس قدر آبادی ہوجانی جا ہو ان جو جانی جا ہوئے ہوئے ہوئے ہوئے ہوئے ہوئے ہوئے اور الیمی کا کھوں برس گزر چے ہوئے ، بہی اعدادو شار زمین کے دومرے پرعدوں، درعموں ، اور سمندری جانوروں کے بارے میں اعدادو شار زمین کے دومرے پرعدوں، درعموں ، اور سمندری جانوروں کے بارے میں اعدادو شار زمین کے دومرے پرعدوں، درعموں ، اور سمندری جانوروں کے بارے میں

ہمی پیش کیے جاسکتے ہیں، پھر کیوں دنیا ہیں وہ مزعومہ قیامت نہیں آئی،اس کا مطلب یہ ہے کہ ان حمالی فارمولوں ہیں منفی حقائق موت، نیاری جنگ اورا تفاقی حادثات کو ما منے ہیں رکھا گیا ہے، ان حمالی فارمولوں ہیں فقر رت کا بیاصول بھی طحوظ نہیں رکھا گیا ہے کہ آبادی کی ایک خاص سطح پر پہونی حمالی فارمولوں میں فقر رت کا بیاصول ہی طحوظ نہیں دکھا گیا ہے کہ آبادی کی ایک خاص سطح پر پہونی حارانی صلاحیت تو لید محدود ہوجاتی ہے، یہ فقر رتی ضبط ولادت ہے جودنیا میں فطری طور سے جاری دساری ہے، لاکھوں سال سے قدرت کے اصول دنیا کی دیکھ بھال کررہے ہیں، جتنی آبادی برخی ہوستی ہے اسے ہی وسائل بھی ہوستے ہیں، فقرت کا جونظام لاکھوں سال سے بھر پوراعتاد کا اہل برخی ہوائے کیا وجہ ہے کہ آج ہم اس پراعتاد نہ کریں؟ اور کشروسائل اپنے آپ کوئل کرنے پرخرج کا بہت ہوا ہے کیا وجہ ہے کہ آج ہم اس پراعتاد نہ کریں؟ اور کشروسائل اپنے آپ کوئل کرنے پرخرج کریں، حالاں کہ ان ہی وسائل ہے ہم اپنی بیداوار میں اضافہ کر سکتے تھے۔

سے کے اولا و کو پالنے میں مشکلات پیش آتی ہیں، لیکن بھی مشکلات تو ہماری مسرت کاراز ہیں، یہ مشکلات ہی تو ہماری تربیت کرتی ہیں، کثر ت اولا دسے بیوی کاحسن متاثر ہوتا ہے، یہ بھی کہاجا تا ہے، حالا نکہ ماہرین جنسیات کہتے ہیں کہ مال بن کرعورت کی خوبصورتی بڑھ جاتی ہے، اس کی روحانی بالیدگی اس کے جسمانی ضعف کی بھر پور تلافی کردیتی ہے، جب کہ ضبط ولا دت کے طریقے اختیار کرنے ہے ورت کی صحت اوراس کی خوبصورتی ہے مدمتاثر ہوتی ہے۔

فطرت کے خلاف لڑنے کا عمل انسان کو بھی کامیا لی اور بہبودی کی منزل تک نہیں ہو نچا تا،

اس غلط کوشش کے نتائج انسان کے جہم اور اس کی روح دونوں کو برداشت کرنا پڑتے ہیں، اگر کسی شخص کو واقعی ضبط ولا دت کی ضرورت ہے تو غد ہب خصوصاً اسلام کے پاس اس کی اس مشکل کا حل موجود ہے، اور پیغیبر اسلام صلی اللہ علیہ وسلم کی وہ ساری احاد بہت جن کو ضبط دلا دت والے اپنی تا سید میں پیش کرتے ہیں، ورحقیقت ای شم کی مشکلات کے حل کی طرف اشارہ ہیں، لیکن سیسر اسرایک فرد میں پیش کرتے ہیں، ورحقیقت ای شم کی مشکلات کے حل کی طرف اشارہ ہیں، لیکن سیسر اسرایک فرد سے سیعلتی معاملہ ہے، صبط ولا دت کوایک قومی تحریک بنادینا فرداور توم دونوں کے لیے ان گنت مسائل کھڑے کر دیتا ہے، اور وہ لوگ عمل مند نہیں ہے جاسکتے جو ذرا سے فائدے کے لیے بہت ہوانت کو ایک مند نہیں کے جاسکتے جو ذرا سے فائدے کے لیے بہت ہوانت کو ایک ایک مند نہیں کے جاسکتے جو ذرا سے فائدے کے لیے بہت ہواند اس اٹھا نا برداشت کر لیں۔

#### (٩) برده اوراسلام:

موجودہ دورکوروش خیالی ، آزادی اور مساوات کا دورکہا جاتا ہے آئ انسان تمام قدیم اقدار
کوزیر بحث لار ہاہے ، اوران کے مغید دمعزاجزا کوالگ الگ چھاشنے کی کوشش کررہا ہے ، زندگ
کوزیادہ سے زیادہ معقول اور منضبط کرنے کوشش کی جارہی ہے ، تا کہانسانی معاشرہ مسرت اور خوش
حالی کا گہوارہ بن سکے۔

عورت اورمروکے درمیان تعلق کی نوعیت کیا ہو؟ یہ چیز انسانی معاشرے میں ہمیشہ سے
زیر بحث رہی ہے، موجودہ دورعورت کوبالکل مردکے برابر رہددینے کا دعویٰ کرتا ہے، آئ عورت تمام
ساجی وترنی سرگرمیوں میں مردکے دوش بدوش ہے، آرٹ اور فنون لطیفہ کے سادے ہنگا ہے اس کے دم
سے دابستہ ہیں، تہذیب حاضر کی زیادہ ترجمک دمک عورت ہی کی مرہون منت مجھی جاتی ہے۔

آج عورت مرد کے شانہ بشانہ یو نیورٹی میں تعلیم حاصل کررہی ہے، ہوائی جہاز اڑارہی ہے، اسے اپنی شخصیت کے ارتقاء کے پورے پورے مواقع حاصل ہیں، جن کواستعال کر کے وہ اپنی بیشیدہ صلاحیتوں کو برد نے کارلارہی ہے، اوراس ظلم وجبر کی تلافی کررہی ہے، جواس کی جنس پرگزشتہ صلاحیتوں کو برد کے بنائے ہوئے ساج اوراس کے اصولوں نے روار کھاتھا۔

### پرده ایک قدیم رسم:

الی صورت میں جب اقدار کہند کا بے لاگ تجزیہ ہور ہاہے، اور یہ بات تسلیم شدہ ہو کہ عورت گزشتہ صدیوں میں مرد کے ظلم وسم کاشکار ہی ہے، پردہ کا زیر بحث آنا ایک قدر تی امر ہے۔ عصر صاضر میں عورت کی آزادی اور مساوات کا نعرہ انگانے والے پردہ کی رسم کوا یک انتہائی بیدودہ رسم تصور کرتے ہیں، ان کے نزد میک پردہ اس دورکی یادگار ہے جب مردعورت کوا ہے ایک بیدودہ رسم تصور کرتے ہیں، ان کے نزد میک پردہ اس دورکی یادگار ہے جب مردعورت کوا ہے ایک مربطی مامان کی حیثیت ویتا تھا، عورت کو چوروں اور قزاتوں سے چمپا کرد کھا جاتا تھا، تا کہ مہلکے داموں مامان کی حیثیت ویتا تھا، عورت کو چوروں اور قزاتوں سے جمپا کرد کھا جاتا تھا، تا کہ مہلکے داموں

ا ہے بیج کر تفع کمایا جاستے، عورت کے بیرول میں پازیب ای لیے تھے کہ عورت کہیں فرار نہ ہو سکے،
نان ونفقہ اور مہر کے الفاظ در اصل اس دور کی باقیات ہیں جب عورت کے لیے جارہ ڈالنا مرد کے
زے میں تھا، اور وہ رقم دے کرعورت کو حاصل کرسکتا تھا۔

عورت چوں کہ ذہنی دجسمانی طور سے کزورتھی (جس کا بنیادی سبب بھی مردوں کے مہاج میں اس کا مستقل کچلار ہناتھا) اس لیے اس استحصال پروہ راضی رہتی تھی، عورت ہر ماہ ایک علت سے دو چاررہتی ہے اس دوران وہ خودکو گندہ ونا پاک تصور کرتی ہے، اس لیے دہ احساس کمتری کا شکارتھی، اور مردوں کے خلاف آ واز بلند کرنے کا حصلہ نہ یاتی تھی۔

دورجد پدنے عورت کواس کے حقوق کاشعور دیا ہے، وہ منظم ہوئی ہے، اعلیٰ تعلیم حاصل کروہ ہی ہے، اور ثابت کردہ ہی ہے کہ کی بھی میدان شن وہ مردے پیچے نہیں ہے، اس لیے مرد کے بوے سے بندھی نہیں رہ سکتی، جدیددانشور کہتے ہیں کہ پردہ کی تیجے اسم عورت کے او پر مرد کا ایک زبردست ظلم تھا، کسی فرد میں جو صلاحیت موجود ہے اسے بروئے کارلانا اس کا حق ہے، ہم کسی جانورے یہ مطالبہ نہیں کرتے کہ وہ اعلیٰ تعلیم حاصل کرے، یاکی آفس میں کام کرے، لیکن عورت کے بارے میں یہ مطالبہ ضرور کرتے ہیں، اس لیے کہ اس میں یہ صلاحیت موجود ہے، اور اپنی صلاحیت موجود ہے، اور اپنی صلاحیت کے بارے میں یہ مطالبہ ضرور کر کے ہیں، اس لیے کہ اس میں یہ صلاحیت موجود ہے، اور اپنی صلاحیت کے بارے میں بند کرد ینا ایمانی ہے صلاحیت کے اختصابی باتھ یا وَن با ندھ کر گھر میں ڈال دیا جائے، پھر یہ صرف عورت ہی پرظم نہیں سارے ساج پرظم ہے، کیوں کہ ساج کا آ دھا حصہ جب با ندھ دیا جائے آ و ھے پردو ہر ابو جھ پڑ جا تا ہے، ساج پرظم ہے، کیوں کہ ساج کا آ دھا حصہ جب با ندھ دیا جائے آ و ہے پردو ہر ابو جھ پڑ جا تا ہے، اور اس کی صلاحیت کارست ہوجاتی ہے۔

عورت کی جنسی کشش کا پروپیگنڈ اپردہ کی دلیل نہیں بن سکتا، کیوں کہ بیکشش خود پردہ نے
پیدا کی ہے، انسان کوجس چیز سے دوکا جاتا ہے، وہ اس کا زیادہ خواہشمند ہوجا تا ہے، انسان کوایک
صحت مند نقط نظر دینے کے لیے ضروری ہے کہا ہے فکرومل کی کمی ذنجیر سے نہ جا تعدا جائے در نداس
سے ساجی انتشار کا خطرہ پیدا ہوجا تا ہے۔

جہاں تک تو الدو تاسل کا تعلق ہے، ہم ایک مرداور عورت کے دشتہ نکاح کو قانونی حیثیت ویے کے لیے تیار ہیں، شوہر کو یہ اطمینان دلانے کے لیے کہ اس کی اولاداس کی ہے، ہم مانع حمل دواؤں اور لیبارٹری ٹمیٹ کاسہارالے سکتے ہیں، مرد کے اس شوق کے لیے (جونی الواقع مردکا جذبہ حسد ہے) یہ ہرگز ضروری نہیں کے عورت کو جسمانی ونفسیاتی اعتبار سے تباہ کردیا جائے۔

### اعتراضات يرايك نظر:

دورجد ید کے بیائتر اضات جوہورت کی مظلومیت کی ایک ہوانا کے تصویر پیش کرتے ہیں،
اس قدیم پردہ پرتو ایک حد تک درست ہیں جواسلام سے پہلے بعض مقامات پررائج تھا، اور جس میں
عورت کو ہرتم کی نقل و ترکت سے بازر کھاجا تا تھا، اسے تعلیم حاصل کرنے یا اپنا کوئی کاروبار کرنے کی
اجازت نہ تھی، اس کی کوئی ذاتی ملکیت نہ ہوتی تھی، اور وہ گھرسے باہر بھی نہ نکل سمتی تھی، کین اسلامی
پردے پر بیاعتر اضات ہرگز لا گوئیس ہوتے۔

اسلامی پردے کی تفصیلات پرغور کرنے سے پہلے یہ بھی ضروری ہے کہ ہم پردہ پر کیے جانے والے اعتراضات اور جدید مفکرین کی طرف سے پیش کیے جانے والے پردہ کے تاریخی اور موجودہ پس منظر کو بھی جانے پر کھیں تا کہ ہم کی غلط نتیج تک نہ ہو کچے سکیں۔

عورت کی جنسی کشش اور مردکی اس کی طرف رغبت کیا صرف ممانعت سے پیدا ہوتی ہے؟ اور مردعورت کے درمیان سے وہ ممانعت اٹھادیئے سے پیکشش اور بیرطلب ختم ہوجائے گی یا مزید

بور جائگ؟

توالد د تناسل کے شمن میں مانع حمل دوا کیں دغیرہ عورت کے شوہر کو تحفظ عطا کریں گے،
یاعورت کے مجبوب کو؟ ساتھ ہی میں میں میں کو کھنا ہوگا کہ جدید نظریات پر جنی مرد دعورت کا جو مشترک
ماج وجود میں آرہا ہے اس کے کیا نتائج برآ مدجورے ہیں، بحثیت مجموعی اس طرز فکر سے ساتی
سائل میں اضافہ ہورہا ہے یا کمی ہور ہیں ہے؟

## اسلامی بردے کامفہوم:

اسلام کا نقط نظریہ ہے کہ وہ گھر کو سکون اور مسرت کا گہوار و بنانا چاہتا ہے، آفس اور کارخانے میں وہ کام کے لیے سرگرمی کا ماحول تیار کرنا چاہتا ہے، یہ اس وقت ممکن ہے جب انسان کی معاثی اور جنسی سرگرمیوں کو علیجدہ کر دیا جائے۔

گرکومرت کا گہوارہ بنانے کے لیے ضروری ہے کہ مورت اور مرد میں ہاہمی جذباتی توافق بیدا کیا جائے ، فریقین کوایک دوسرے کے لیے یگا گت اور وفا کا احساس ہونا چاہئے ، انسان کا جنسی جذبہ صرف جنسی میں ہاتا ، یہ جذبہ ایک پائدار اور متحکم جذبہ ہے ، جو دراصل ایک باوفار نیق حیات کی مسلسل رفاقت سے تسکین پاتا ہے ، انسان اور جانور میں بہی فرق ہے۔

شوہراور بیوی کے درمیان متحکم تعلقات کے لیے ضروری ہے کہ دومرے مردول کو برسر عام
کی عورت سے لطف اندوز ہونے کی مہلت نہ دی جائے بلکہ خلوت میں فریقین کے ایک پائدار
عہداورا یک متحکم جذبہ رفافت کی موجودگی میں اس کی اجازت دی جائے ،اس سابی سٹم سے مردکو
جوز بنی سکون ماتا ہے وہ اس کی قوت کار میں اضافہ کرتا ہے، جب کہ آزاد شہوانی ماحول میں
مروادر عورت دونوں کی صلاحیت کار مخل ہوجاتی ہے، اور مرف شہوت آئیز جذبات نشودنما پاتے
ہیں، یہا کی فطری حقیقت ہے۔

ہوتا ہے، کی چیز سے روکنا بے شک انسان کے شوق تجس کو بھڑ کا تا ہے، لیکن ایسااک وقت ہوتا ہے جوتا ہے ہوتا ہے جب روک نے کے ساتھ ساتھ اشتیاق بھی دلایا جائے ، ترک مسلسل ذبن کومنوع شکی سے روک دیتا ہے، یہ ہمارار وزمرہ کا تجربہ ہے۔

پردہ کا مطلب اسلام میں تورت کو ہاندھ کرڈال دینانیس ہے، یہ مردگی غلامی نہیں ہے، یہ مردگی غلامی نہیں ہے، یہ مردی مطلب اسلام میں تورت کو ہاندھ کرڈال دینانیس ہے، یہ مردی خلام ہے، ساجی صرف عورت کے جسمانی خطوط اوراس کے زیب وزینت کونگاہ غیرے بچانے کا انتظام ہے، ساجی ومعاشرتی مصالح کے لیے ہمیں بعض آ داب دانداز اختیار کرنا پڑتے ہیں، آئیس کسی کی غلامی نہیں کہا جاسکتا، مردیھی کسی سڑک پرینٹ پہنے بغیر نہیں جاسکتا، پھریہ کسی کی غلامی ہے؟

جہاں تک عورت کی صلاحیتوں کے اظہار کاخل ہے اسلام نے عورت کوسی ساجی سرگرمی سے نہیں روکا، وہ ہرتنم کی تعلیم حاصل کر سکتی ہے، کاروبار کر سکتی ہے، ساجی سرگرمیوں میں حصہ لے سکتی ہے، ذاتی مالک بن سکتی ہے۔

اسلام نے عورت کو کسی یو نیورٹی میں جانے سے نہیں روکا ہے، لیکن دور جدید کے لوگوں کو اس کا بردہ ہٹانے پر کیوں اصرار ہے؟ کیا اس کا بیہ مطلب نہیں کہ اسے مسلم عورت کو تعلیم دینے سے زیادہ اس کے جسمانی نظارے سے لطف اعدوز ہونے کی خواہش ہے۔

#### موجوده ماحول:

بے پردگی کے اصولوں پرجوہائ دورجدید نے تعمیر کیا ہے، ہم اسے پچشم سرد کی سکتے ہیں،
آزادی کے نام پرجورت کو صرف سنگھار میز، کرسیوں، اور کپڑوں میں الجھادیا گیا ہے، وہ زیادہ سے
زیادہ پیجان خیز بننے کی کوشش کردہ ہی ہے، مردا ہے گڑیوں کی طرح اسٹیج پر نیچار ہاہے، آنس میں اپنے
ماتھ کام کرار ہاہے، عام طور پر بی خلط ملط اور بی آزاد تعلقات مردکی فتح اور عورت کی فلست پرختم
موتے ہیں، پردہ عورت کے وقار اور اس کے احتر ام میں اضافہ کرتا ہے، بیپردگی مورت کو حلوے ک
ایک تھال بنادی تی ہے، جس پر ہردہ تھیاں بھنجھناتی رہتی ہیں، اور اس کا گھر ہروقت اختیار کے

خطرے سے دوجار رہتا ہے۔

آج کی عورت کو میہ طے کرنا ہے کہا ہے کیا جا ہے؟ نام نہادآزادی یا حقیق احرام؟

## (۱۰) کم سن کی شادی اور اسلام:

ہندوستان میں اسلامی تعلیمات اور شرعی ضوابط کے سلسلے میں جوشکوک وشبہات بعض حلقوں
کی طرف سے اٹھائے جاتے ہیں، ان میں ایک اہم مسئلہ کم سن کی شادی کے بارے میں اسلام کا
رویہ بھی ہے، کہا جاتا ہے کہ اسلام کم سن کی شادی کا حامی ہے ادراسی لیے جب بھی اس سلسلے میں کوئی
ضابطہ بندی کی جاتی ہے تو مسلمان اسے پسنرنہیں کرتے۔

شادی زندگی کا ایک اہم معاملہ ہے، ای سے ایک خاندان تشکیل پاتاہے، بہت سارے خاندان ایک ساج کو جود میں لاتے ہیں، اگر خاندان کی تشکیل غلط اصولوں پر کی جائے تو ایک صحت مندمعاشرہ وجود میں نہیں آسکا، اس لیے اگریہ باور کرلیا جائے کہ شادی بیاہ کے سلسلے میں شری ضوابط معقولیت پر منی نہیں ہیں تو واقعۂ اسلام کے بارے میں ایک غلط رائے بیدا ہوتی ہے، اور شری تعلیمات کے تن میں معقولیت کا عتبار متاثر ہوتا ہے۔

اسلام کے بارے میں کچھلوگ تو جان بوجھ کرشکوک وشبہات اٹھانے کی مہم چلائے ہوئے ہیں،لیکن اکثرلوگ ایسے ہیں جو ہرمسکلہ کو واقعی صدق دلی ہے سمجھنا چاہتے ہیں، ہم جب اسلامی تعلیمات کی وضاحت کرتے ہیں تو ہمارے سامنے دراصل یہی لوگ ہوتے ہیں۔

## معترضين كے شبہات:

کم سنی کی شادی کے بارے میں اسلام پرشبہات واردکرنے والوں کے طول طویل اعتراضات کا خلاصہ بیہ ہے کہ کم سن کی شادی سے بہت سے جسمانی ،نفسیاتی اور معاشرتی مسائل پداہوتے ہیں، چھوٹی عمرجس میں اڑکا یالؤکی اہمی شادی کا مطلب بھی نہیں سجھتے ہیں یاجن کو ابھی اس کی ذمہ دار بوں کا شعور بھی پختہ ہیں ہوا ہے انہیں شادی کے بندھن میں باندھ دینا درامل ان کوجسمانی اورنفسیاتی سطح پر بربادکردیناہے، جس سے معاشرہ کے لیے بھی سخت مشکلات کوری ہوجاتی ہیں۔

مثال کے طور برایک بی جس کی عمر ابھی چھوٹی ہے اگر کم سن میں حاملہ ہوجاتی ہے تواس سے د مرف بدكراس كى جسمانى نشو دنمارك جائے گى اوراس كى عام صحت برباد ہوگى بلكرآنے والے يكى صحت، بلکہ اس کی زندگی بھی خطرہ میں پڑسکتی ہے، طبی تصریحات کے مطابق ایسے بچول کا سربرا ہوجاتا ہے، کیوں کہ من بچیوں کارحم جب تک ممل طور پرنشو ونمانہ یا جائے اس میں صحیح طور سے استقر ارحمل نہیں ہوسکتا،ای طرح قبل از وقت حاملہ ہوجانے کے نتیجے میں بیجے کی ولاوت میں دشواری پیش آسکتی ہے،جس سے بیچ کے ساتھ ساتھ مال کی زندگی کوبھی خطرہ لاحق ہوسکتا ہے۔

ایک بیجے کی شادی اگر کم عمری میں ہوجاتی ہے تو خانہ داری کے جھنجھٹ میں پڑ کروہ اپنے مستعبل کے لیے کسی بہتر منصوبہ بندی کا اہل نہیں رہ جاتا، گھر گرہستی اس کے مستقبل کے سارے خواب جاث جاتی ہے،نداس کا ذہنی نشو ونما مکمل ہو یا تاہے،نداس کی تعلیم یوری ہو یاتی ہے،اورندوہ معاشی میدان میں سیح طور برائے پیروں پر کھر اہویا تا ہے۔

تم من کی شادی کا رواج اور بھی کئی خرابیاں پیدا کرتاہے، غلط رشتے جو بجین میں قائم كرديئے جاتے ہيں، بچوں كے بڑے ہوجانے كے بعدوہ غيرموز و المحسوس ہونے لگتے ہيں ،لڑ كے اورائری کی طبیعت میں بااوقات آ مے چل کرزبروست اختلاف پیداہوجاتاہ، اوروہ ایک دوسرے کے لیے اہل نہیں رہتے ، بھی ہمی دونوں کی صحت میں نمایاں فرق بیدا ہوجا تا ہے، ایسا بھی موسکنا ہے کہ بچوں کے بڑے ہونے پر بیانکشاف ہوا کہ دونوں میں سے کوئی ایک جنسی طور پر

کم من ماں کا دودھنا کانی ہوتا ہے، جس کے نتیج میں نوز ائر وہ بچوں کی شرح دفات ہو ھ جاتی ہے، کم من ماں کا دودھنا کانی ہوتا ہے، جس کے نتیج میں نوز ائر وہ ال دونوں کی زندگی کے لیے خطرہ من لڑکی کا حمل بھی اکثر ساقط ہوجاتا ہے، جس سے بچے اور ماں دونوں کی زندگی کے لیے خطرہ پیدا ہوجاتا ہے۔

رضتے کی ناموافقت کی بناپراڑ کے یالا کی یادونوں کی شخصیت انسردگی کا شکار ہوسکتی ہے اوراز دواجی زندگی خواہ بخواہ جہنم بن سکتی ہے، نیجہ دونوں یا کوئی ایک جرم کی راہ پر بھی جاسکتا ہے، جس کی بناپر معاشر سے تحوانین اپناد باؤ کھو سکتے ہیں۔

بھارت کی بہت ساری ریاستوں بالخصوص دیہی آبادیوں میں آج بھی کم سنی کی شادی کا روان ہے، جس کے گونا گون نقصانات سامنے آرہے ہیں، لہذا گورنمنٹ شادی کی عمر کی حد بندی کوئن کے ساتھ لا گوکرنے کی کوشش کر رہی ہے، لیکن مسلمان حسب معمول یہاں بھی شریعت کا حوالے دینے گئے ہیں، آزادی ہندے پہلے جب حکومت نے شارداا یکٹ پاس کیا جس میں لاک کے لیے شاد کا کہ عمر کی تحد یدی گئی تھی، قومسلم علاء نے اس کودین میں مداخلت تصور کیا۔

کم سنی کی شادی کے بدیمی نقصانات کے باوجود اسلام میں ندصرف اس کی اجازت ہے،

بلکہ سلم معاشر ہے میں اس کا چلن بھی ہے، قومی اخبارات ایسے بوڑھے عرب شیوخ کی داستانیں

آئے دن شائع کرتے رہتے ہیں جو کم س بھارتی لڑکیوں سے شادی کرکے آئییں لے جاتے ہیں اور
پیران کا جنسی استحصال کرتے ہیں، اس ضمن میں بڑی بڑی شرمناک مثالیں سامنے آتی ہیں، جن

ہے ورت کے حقوق اور اس کا احترام تا قائل تلائی طور سے مثاثر ہوتا ہے۔

اسلام اس برائی پردوک تو کیانگاتا خود پنجبراسلام سلی الله علیه وسلم کی زندگی میں ہم دیکھتے ہیں کہ آپ کا بیٹ کا میں ہم دیکھتے ہیں کہ آپ کا بیٹل کم سن کی ہیں کہ آپ کا بیٹل کم سن کی میں کہ آپ کا بیٹل کم سن کی مسلم کھلاحوصلہ افزائی کرتا ہے، (است خفو الله)

آج جب کہ معاشرہ مہذب اصولوں کی بنیاد پر مرتب کیاجار ہاہے، اور جب عورت ایک چینہیں رہی، بلکہ معاشرے میں برابر کے حقوق رکھنے والی اوراس کا ایک قابل احترام جزہے، جسے

ا پے حقوق کا کمل شعور ہے، بیضروری ہوجاتا ہے کہ کم سی کی شادی جیسی برائیوں کومٹانے کے لیے جرائت مندانہ اقد امات کیے جائیں، اورا لیے سارے اقد امات ظاہر ہے کہ مسلمانوں کے سرگرم تعاون کے بغیر ہرگز کا میاب نہیں ہوسکتے۔

## الزامات كي تنقيح اور تجزييه:

کم من کی شادی کے سلسلے میں مغرضین کاریہ مقدمہ بظاہر بڑا مضبوط اور متاثر کن محسوں ہوتا ہے، لیکن جب تک چند ہاتوں کی تنقیح نہ کرلی جائے اسلام کا نقطہ نظرتے ڈھنگ سے سمجھا نہیں جاسکتا۔

- (۱) کم ن سے کیامراد ہے؟ قبل بلوغ عمر یا بعد بلوغ عمر؟ کیا بالغ ہوجانے کے بعد بھی شادی ممنوع ہونی جائے؟
  - (۲) اصل اعتراض کم سی کی شادی پر ہے یا تفاوت عمر پر؟
- (۳) کیاایک چیز کی معاشرتی سطح پرحوصله افزائی اور کسی حقیقی ضرورت یا مجبوری کی بنایراس کی قانونی اجازت میں کوئی فرق نہ کیا جائے؟
- (۳) اعتراض شادی پر ہے یا کم عمری میں جنسی تعلق قائم کرنے پر؟ نکاح کا معاملہ اگر قبل از بلوغ ہوجائے اور رخصت بعد بلوغ ہوتو کیا پھر بھی اعتراض یا تی رہے گا؟
- (۵) کیاموضوع بحث وہ رسم ہے جو بھارتی ساج میں صدیوں سے رائے ہے اور جس کے تحت اڑکالڑ کی دونوں کوہ مره سال بااس سے بھی کم عمر میں جب کہ وہ شادی کامفہوم سیجھنے کے اہل بھی نہیں ہوتے ،الیے از دواجی بندھن میں بائدھ دیا جاتا ہے، جس سے رہا ہونے کی کوئی سیل نہیں ہوتی۔
- (۲) شركك زندگ كے سلسلے ميل والدين كے انتخاب برزيادہ اعتماد كيا جاسكتا ہے يا خودا پنانتخاب بر؟

- (2) شادی کے معالمے میں کم سی اور جسمانی حالت میں سے کس چیز کو معیار قرار دینا بہتر ہوگا؟
- (۸) عرب شیوخ اوررسول خداصلی الله علیه وسلم کے سلسلے میں جو پچھ کہا جاتا ہے وہ کسی حد تک مبنی برحقیقت ہے؟
  - (9) کمن کی شادی کے معاملے میں اسلام کا داتعی نقط نظر کیا ہے؟
- (۱۰) کیااسلام سے مجے ساجی اصلاحات کا مخالف ہے؟ جس میں کم سنی کی شادی کومنوع قرار دینا بھی شامل ہے، اس بارے میں اسلام کا اپنا طریقہ کارکیا ہے؟

ہم مذکورہ بالاتنقیحات میں سے ہرایک کی وضاحت اوراس پرتبھرہ الگ الگ کرنا جاہتے ہیں، جس کے بعد انشاء اللہ اسلام کا نقط نظر بھنے کی کوشش کریں گے۔

### مذكوره بالا نكات برتبعره:

- (۱) معقول بات ظاہر ہے کہ کہ سن سے مراد بچین یاعدم بلوغ کولیاجائے ،ایک لڑکایالڑی جب بالغ ہوجائے تواس کا مطلب میں ہوتا ہے کہ وہ جنسی اور جسمانی اعتبار سے شاوی کا اہل ہے، لہذا اگر اس کے اقتصادی اور معاشرتی حالات اجازت ویتے ہیں تواسے نکاح ورخصت کرنے کا حق ملنا چاہئے، اور خواہ مخواہ اس کو بندش جذبات پر مجبور کر کے اس کی حق تلفی ندکی جانی جائے۔
- (۲) تفاوت عمر کا جہاں تک سوال ہے دنیا کے کسی بھی فرجب یا غیر فرجبی قانون میں اس کے لیے کوئی دفعہ موجود نہیں ہے، جس سے ظاہر ہوتا ہے کہ پچھ ناگز برحالات اور بعض نجی میں اس کے لیے کوئی دفعہ موجود نہیں ہے، جس سے ظاہر ہوتا ہے کہ پچھ ناگز برحالات اور بعض نجی یا معاشر تی ضروریات کی بتا پرشادی کے معاطم میں تفاوت عمر کا عدم لحاظ تمام تو انہیں میں جائز باور کیا جا تا ہے۔
- (۳) بہت ی الی اقد اراور روایات ہیں جن کی حوصلہ افزائی معاشرتی سطح پر ہر کزئیس

کی جاسکتی، لیکن پچھ ہنگامی اور اضطراری ضرور بات کو پیش نظر رکھتے ہوئے تمام افراد کے لیے کمل طور پران کا دروازہ بند بھی نہیں کیا جاسکتا ہے۔

اسلام نے ایس ہی ایک اجازت تعدداز دوائ کے معاطے شن بھی دی ہے، بھی بھا ابعض المعام نے ایس ہی بھا ابعض المعام نے ایس ہی ایک اجازت تعدداز دوائ کے معاطے شن بھی دی ہے کہ وہ برصورت ناپندیدہ چیزیں بچھ مصالح کے پیش نظر ناگزیر ہوجاتی ہیں، قانون کی خوبی یہی ہے کہ وہ برصورت حال میں رہنمائی وے سکے اور برضرورت کو پورا کرسکے، اس میں اتنی کچک ہونا ضروری ہے کہ ہنگای ضروریات کو بھی وہ کھو نظر کھ سکے، لہذا کی شئے کو معاشرتی سطح پرناپسندیدہ سبحصتے ہوئے بھی قانونی طور پراس کی مشروط اجازت ویا جانالازی ہوتا ہے، ایک قانون کولوہ کی راڈ بناکر اسے بھی بھی قابل علی بنایا جاسکا۔

کم سن کی شادی کے کیس میں بھی ایسی بہت ک شکلیں ممکن ہیں، جب اس کی قانونی اجازت ضروری ہوجائے، مثلاً ایک ماں کا انقال ہور ہاہے، اور وہ اپنے سامنے اپنی لڑکی کا نکاح یا رفعتی چاہتی ہے تا کہ اپنے ہونے والے واماد کے نام جا کدا دفتقل کرکے یا کار وبار کی ذمہ داریاں اس کے پر دکر کے اپنی بیٹی کی از دوائی زندگی کا تحفظ کر سکے اور ذہنی طور سے کیسو ہوجائے، ایک جامع قانون وہی ہے جس میں ہرصورت حال کا سامنا کرنے کی گئجائش ہو، قوا نین بھی بھی نا قابل تغیر معاشرتی اخلاقی ضابطوں کی شکل میں مرتب نہیں کے جاسکتے۔

(٣) اگرنگان کامعاملہ یا نگان قبل بلوغ طے ہوجائے اور دخصت بعد بلوغ ہوتواس میں کوئی قباحت نہیں ہوئی چاہئے، کیوں کہ کم منی کی شادی کے جتنے نقصا نات بتائے جاتے ہیں وہ صرف قبل از وقت مباشرت سے تعلق رکھتے ہیں، لیکن اگر مباشرت بلوغ کے بعد ہوتو اس صورت میں وہ سارے اعتراضات رفع ہوجاتے ہیں۔

(۵) اگرموضوع بحث وہ رسم ہے جو بھارت کے غیر مسلم ساج میں رائے ہے کہ چار پانچ سال یاس سے بھی کم عمر میں لڑکا لڑک کو با تدھ دیا جا تا ہے، جب کہ دہ شادی کا مطلب بھی نہیں سبجھتے ہوتے بین، ادراس کے بعدان کے چھٹکارے کی بھی کوئی صورت نہیں رہتی ، تو بے شک بیدسم منادینے کے قابل ہے، اسلام اور مسلمان ایک کی رسم کومنانے میں دل وجان ہے شریک ہوں گے،
البتہ ایک اسلام ساج میں بیرسم بھی اس لیے نقصان دہ بیس ہوسکتی کیوں کداسلام میں لڑکا اورلڑکی
کے بالغ ہوجائے کے بعدا گریہ رشتہ دونوں یا کسی ایک کونامناسب محسوس ہوتو اس سے چھٹکاراپایا جاسکتا ہے، کیوں کہ اسلامی قانون لڑکے کوطلاق اورلڑکی کوظع اورقاضی شرع کوتفریق کاحق دیتا ہے۔

(۲) اگرکم من ہمراقبل بلوغ عمر ای جائے اور معرض کا منشاہ ہے کہ اس عمر میں اور کار کی کے لیے دخصت ہی جی بلکہ شادی کی بات بھی ممنوع ہونا چا ہے تو یہ جی اموکا کہ آخراس اصرار کا منشا کیا ہے؟ کیا معرضین کے نزویک ایک شریک زندگی تلاش کرنے کے سلسلے میں والدین کے انتخاب یاان کی تیت پر پھر ور نہیں کیا جاسکتا؟ کیا عنفوان شباب کی وہ عمر جس میں لڑکے اور لڑکی پرصرف جنسی نقطہ نظر عالب ہوتا ہے اور زندگی کی اوٹی نیچ پرزیادہ نظر تیس ہوتی ، اس میں اپنے لیے برصرف جنسی نقطہ نظر عالب ہوتا ہے اور زندگی کی اوٹی نیچ پرزیادہ نظر تیس ہوتی ، اس میں اپنے لیے ساری زندگی کارشتہ جوڑنے کے لیے لڑکالڑکی زیادہ بہتر انتخاب کر سکتے ہیں؟ بالفرض اگر بچھوالدین رشتہ کے انتخاب میں نقطہ کی کرجاتے ہیں تو کیا ایس ہی شلطی لڑکی یا لڑکا خور بھی نہیں کر سکتے ؟ اور جب اسلام لڑکے اور لڑکی کو بلوغ کے بعد حق طلاق اور حق تفریق دے دیا ہے تو والدین کی مفروضہ غلط اسلام کر رہا ہے ، پھراس صورت میں کونسا اعتراض باتی رہ جاتا ہے؟

(2) شادی کے معاطے میں عمر کے ساتھ ساتھ لڑکے اور لڑکی کے جسمانی حقائق کو بھی ملموظ رکھنا چاہئے، کچھ لڑکے یالڑکیاں کم سنی بی میں صحت مند، قد وقامت والے اور جنسی اعتبار سے ممل ہوتے ہیں، اور پچھ لڑکے یالڑکیاں خاصی عمر کے باوجود کر دور، بیار، نجیف، اور جنسی اعتبار سے سر دیا نا اہل ہوتے ہیں، مثلاً عرب میں ۹ رسال کی عمر میں لڑکی کا جسمانی میں لڑکی کا جسمانی میں لڑکی کا جسمانی میں لڑکی کا جسمانی وجنسی نشو و نما کے امر ۱۸ ارسال کی عمر میں کھمل ہوتا ہے، جب کہ و نیا کے بعض علاقوں میں لڑکی کا جسمانی وجنسی نشو و نما کے امر ۱۸ ارسال کی عمر میں کھمل ہوتا ہے، لہذا اس سلسلے میں کسی مخصوص عمر کو معیار نہیں بنایا جاسکتا۔

(۸) عرب شیوخ کے بارے میں نیشنل پریس میں شائع ہونے والے تھے زیادہ تر افسانے ہوتے ہیں، جوبد نیتی کے ساتھ کر سے جاتے ہیں، حالات کے بالاگ تجزئے کے منتج میں ایسے ۹۰ رفیصد قصے بہتان ثابت ہوتے ہیں، باتی رہی ۱۰ رفی صد کی بات تو کیا خود معترضین کاساج ایسی مثالوں ہے کمل طور پرخالی ہے؟ دنیا کا کونساسات ہے جہال سے برائی موجود نہیں ہے، چرکیا اس برائی کولاز آگسی مخصوص مذہب یاساجی تصورات سے وابستہ کرکے موجود نہیں ہے، چرکیا اس برائی کولاز آگسی مخصوص مذہب یاساجی تصورات سے وابستہ کرکے ویکھا جانا مناسب ہوگا؟

جہاں تک رسول خداصلی اللہ علیہ وسلم کا سوال ہے، آپ نے اپنی پہلی شادی ۲۲ رسال کی عمر میں ۴ مرسال کی ایک بیوہ سے کی ہے اور اس کی برعکس مثال آپ کی دوسری شادی ہے جب آپ نے ۵۰ مرسال کی عمر میں ایک کم عمر لڑکی سے شادی کی ہے، بید دنوں متقابل مثالیں اس قانونی جواز کو بتاتی ہیں کہ شادی کے معالمے میں تفاوت عمر کو دونوں طرف سے نظر انداز کیا جاسکتا ہے۔

رسول خداصلی اللہ علیہ وسلم نے اس کے بعد بڑی عمر کی ہواؤں سے شادیاں کی ہیں، جن

کے بچھ دوسر سے سیاسی وساجی مقاصدر ہے ہیں، حضرت عائشہ سے آپ کا نکاح صرف الرسال کی
عربیں ہوا ہے لیکن زخصتی بعد بلوغ ہوئی ہے، ایک رائے کے مطابق حضرت عائشہ سے آپ کا نکاح
جس وقت ہوا ہے اس وقت آپ اارسال کی تھیں، اور جب زخصتی ہوئی ہے اس وقت آپ ارسال
کی تھیں، اس وقت رسول خداصلی اللہ علیہ وسلم کمل طور سے صحت مند ستے، اس شادی کے ارسال
بعد جب آپ کا وصال ہوا تب بھی آپ کے سر میں گنتی کے چند ہی بال سفید ہوئے سے اور جیسا کہ
ندگورہ بالا تعقیمات میں ہم واضح کر چکے ہیں کہ شادی کے معاملات میں صرف عمر کوئیس بلکہ عام
جسمانی حالت کو بھی معیار بنایا جانا جیا ہے۔

(۱۰) اس سلسلے میں اسلام کا نقطہ نظر کیا ہے مذکورہ بالاتنقیحات کی روشنی میں اسے وضاحت سے بچھنے کی ضرورت ہے۔

## اسلام كانقط نظر

اسلام فریضد لکاح کا اصل حاطب نوجوانوں کو محتا ہے، چنا نچدرسول الله صلی الله علیه وسلم فیدوسلم فیدوسلم فیدوسلم فی ارشاد فرمایا:

يامعشر الشباب من استطاع منكم الباءة فليتزوج، (١)

قرجمه: النوجوانواتم يسجوكوكي شادى كاللهوات نكاح كرنا مايد

ال حدیث میں مراحت کے ساتھ تو جوانوں کوشادی کے لیے گاطب کیا گیا ہے، اور ساتھی

ب الباءة "كى تيدلكانى كى ب، حسك معنى الم منوديّ في السطر حبيان كياب:

اصحهما أن المراد معناها اللغوي وهو الجماع (٢)

"اس كے دومعنى بتائے گئے ہیں سیح بات ہے كہ يہاں لغوى معنى مراد ہیں لینی مباشرت" تو جوانوں كے ساتھ "البساء مة" كى قيد نے واضح كرديا كه ثمادى كے الم صرف و و بالغ نو جوان ہیں جوجنسى تعلقات كى تمل الميت ركھتے ہوں۔

حضرت عباس كي روايت ب كمحضور صلى الله عليه وسلم في ارشاد فرمايا:

فاذا بلغ فليتزوج (٣)

ترجمه: لركاجب بالغ موجائة بال كى شادى كردو

(۲) کسی مجبوری کی بنایر اگر تکاح قبل بلوغ ہوجائے تورخصت بعداز بلوغ ہونی حالے ،امام نو دگ نے لکھاہے:

اما وقت زفاف الصغيرة فقال مالكُّ والشافعيُّ وابوحنيفة ذلك تطبق الجماع (٣)

ترجمه: بى كى رخصت اس دنت كى جائے جب وهمل طور پرجنى تعلق كى الى مو-

(۲) نو وي حاشيه سلم: ١٣/١١١ (٣) يبيلي (۴) حاشيرووي: ١٢٨١١

(۱) بخاری کماب النکاح

121

ابن حزم نے امام شرمہ عصراحة بديات فل ك ؟

الاب لايتزوج بنته البكر الصغيرة حتى تبلغ (١)

ترجمہ: باپ تنواری کم من اوی کورخصت ندکر ہے، جب تک وہ بالغ ند ہوجائے۔
جباں تک او کے کا سوال ہے اسلام نے چونکہ اوکی کے نان ونفقہ کی تمام تر ذمہ داریاں
او کے کے سر ڈالی ہیں، لہذا جب تک وہ معاشی اعتبارے اپنے پیروں پر کھڑانہ ہوجائے اس کے
لیادی سے جنسی تعاقات استوار کر لیٹا اور اسے دفصت کر لانا عملاً حمکن نہیں ہے۔

(س) حضور صلى الله عليه وسلم كاارشاد ب:

خيرالامور اوسطها. (٢)

ترجمه: درمیانی چیزی پس خیر ہے۔

دوسری عدیث ہے: یا معشر الشباب و من استطاع منکم الباء ق فلیتزوج (۳)

ترجمه: اے شاب! (جمع شاب بمعتی جوان) جوتم میں سے شادی کے قابل ہوجائے
تکاح کر لے۔

نقهاء كى تصريحات ميں ہے كـ "شاب" (جوان) ده ہے جوبالغ مواور ١٠٠٠ رسال سے كم مور قال النووى الاصح ان المختار ان الشباب من بلغ ولم يجاوز الثلاثين. (٣) نووى نے فرمايا سے بات يہ ہے كہ جوان وہ ہے جوبالغ ہوجائے اور تميں (٣٠) سال سے كم مور

ان تمام تفصیلات کوسامنے رکھاجائے تو لڑ کے کے کیس میں شادی کی اوسط عمر جو خیر ہے ۱۵ اس سے ۲۰۰۰ کی میں ہے، جسے اگر ۱۵ اوسط ۱۵ ارکا نصف یعنی ساڑھے سات سال ہے، جسے اگر ۱۵ اوسط ۱۵ ارکا نصف یعنی ساڑھے سات سال ہے، جسے اگر ۱۵ اوسط عمر ساڑھے تیس سال ظاہر ہوتی ہے، لڑکی کے ۱۸ ریس میں میں میر مزید کم ہوجائے گی، چول کہ اس کا دور شباب لڑکے کے مقابلے میں کم ہوتا ہے، لہذا

(١) في البارى: ٩ رطبي اولي (٢) ابن مباس مرفوعاديلي (٣) بخاري الركار النكاح (٣) في الباري ٩ ر٥٨

اس کا اوسط بھی کم ہوجائے گا۔

(۳) گویااسلام کے نزدیک متحسن اور پندیده کی ہے کہ لڑکے اورلؤکی کی رفصت حالت شباب میں ہو، اورائر کمی مجبوری سے نکاح اس سے پہلے ہوجائے تو زهتی بلوغ بی کی عروصورت میں ہو، البتہ قانونی اجازت کا جہاں تک سوال ہے ہر عمر میں نکاح کرنے کی اجازت مرکبی اجازت ہوگی، البتہ کی اورلؤ کالڑکی جنسی تعلق کے اہل ہیں تو جنسی تعلق قائم کرنے کی بھی اجازت ہوگی، البتہ معاشرتی سطح پر کم سی ( لیحنی قبل البلوغ) کی شادی کی حصلہ افزائی نہ کی جائے گی۔

### كيااسلام ساجي اصلاحات كامخالف ہے؟

لیکن اگر معاشر تی ہدایات سے کام نہ چل سکتا ہوا دراس سلسلے میں قانونی سطح پردوک تھام ضروری ہوتو اسلام اس کا بھی مخالف نہیں ہے، البتہ چوں کہ زندگی کے تمام معاملات میں اسلام کا اپنا ایک نقط نظر ہے جے دوسر بے لوگ ٹھیک طرح سے بھو نہیں یاتے اس لیے تمدنی اصلاحات کے سلسلے میں قانون سازی یا معاشر تی ہدایات دینے کا سارا کمل اسلام اپنے بی سان کے ہاتھوں میں رکھنا حیات ہے، اس لیے اگر کم سن کی شادی کے سلسلے میں کسی ہدایت یا قانون کی ضرورت ہے، تو خود مسلم سان ایسابند دیست کرسکتا ہے، اس کی صراحت مولانا سید سلیمان ندوئی نے فرمائی ہے:

اگرمسلمانوں کی حالت کا اقتضابہ ہے کہ عدم بلوغ کے غیر ستحن نکا ہے ہوگوں کو روکا جائے تو مسلمانوں کا امام ایسا کرسکتا ہے، البتہ غیر سلم حکومت میں ایسانہیں ہوسکتا، سوائے اس کے کہ مسلم قاضوں کا تقرر ہواور وہ اسلامی مصالح کی بنیاد پر اس طرح کا کوئی فیصلہ کریں، آگاں سلسلے میں انہیں تعزیرات جاری کرنے کا بھی اختیارہے، (۱)

کم سن میں شادی کی روایت تقریباً سارے بی ساجوں میں پائی جاتی ہے، کسی کوالزام دینے کے مقابلے میں زیادہ مملی روبید ہے کہ خودا پنے اپنے سان میں اس کوختم کرنے کی کوشش کی جائے۔

<sup>(</sup>١) كمتوبات مليمان: الاهلام يو ١٩١٩

ہندوستانی ساج میں کمزور طبقات میں تھیلے اس رواج کی خوب حوصلہ افزائی کی گئی، جس کا مقصد یہ تھا کہ کمزور طبقات کے لوجوالوں کوجھوٹی عمر میں گھر گرہتی میں پھنسا کران کے جسمانی و ذہنی اور معاشی نشو ونما کے امکانات بر ہا دکر دیے جا کیں تا کہ اطمینان سے ان کا استحصال کیا جا سکے۔ جولوگ خودا ہے ساج کے خلاف اس طرح کی سازش کررہے ہوں انہیں بہر حال دوسروں پرانگی اٹھائے کا حق نہیں۔

## (II)

# نفقه مطلقه - اصلیت کیا ہے؟

#### يس منظر:

مسلم پرسل لاء کے سلسلے میں غیر مسلم حلقوں کی طرف سے عام طور پر جواعتر اضات کیے جاتے ہیں ان میں ایک مسئلہ نفقہ مطلقہ کا ہے، اس بارے میں ہیں وستانی سپر یم کورٹ ۲۲ را پر بل هم 19 کے واپنا مشہور فیصلہ بھی صا در کر چکی ہے، عدالت کے مطابق ایک ایسی بیوی جے طلاق ہو چکی ہوا در شو ہر سے نفقہ پانے کی مستحق ہے جب تک وہ زکاح ہوا در شو ہر سے الگ ہو چکی ہوا اس وقت تک اپنے شو ہر سے نفقہ پانے کی مستحق ہے جب تک وہ زکاح خانی نہیں کر لیتی ، جو مالی اعتبار سے این گالت کی الل نہ ہو، نیز اس کا سمابق شو ہر مالی اعتبار سے اتنی گئوائش رکھتا ہو کہ وہ این سمابقہ بیوی کا خرج بخو بی اٹھا سکے۔

سارا پس منظر سمجھے بغیرا گرہم پوری صورت حال کودیکھیں تو بظا ہر سلم پرش لاء کے خالفوں
کا اعتراض بہت جا ندار نظر آتا ہے، ایک بے ہمارا عورت جس کوابھی کی دومرے شوہر کی سر پرت
حاصل نہیں ہوئی ہے، یا جواس قدر بوڑھی ہے کہ اپنے لیے پھے معاثی بندو بست نہیں کر سمتی ہے، اس
کے حق میں یہ بات انصاف کے خلاف گئی ہے، کہ دہ مرتے دم تک فقر وفاقہ کی تکالیف برداشت
کرتی رہے، وہ عورت جس نے اپنے شاب کا بہترین زمانہ اپنے شوہر کے ساتھ گزار اکیا شوہر
کا اتنا بھی فرض نہیں کہ وہ اس کے آخری دنوں میں اس کے لیے روٹی کے چند نوالوں کا انتظام
کردے اور اسے بے آبروئی ہے دردر بھنگنے ہے بچالے؟

#### مقدمه شاه بانو هر ۱۹۸۸:

مسلم پرس لاء پر بیاعتراض اس دفت پوری توت کے ساتھ منظرعام پرآیا جب ایک مسلم مطلقہ عورت شاہ بانو نے اپنے نان نفقہ کا کیس اعدور کی عدالت میں دائر کیا ، بیہ مقدمہ کی مراحل طے کرنے کے بعد بالآخر سریم کورٹ کے ذریعے طے ہوا، ۲۲ راپر یل ۱۹۸۵ء کو سپر یم کورٹ نے اپنا فیصلہ صادر کیا ، اس فیصلہ کا حاصل بیٹھا کہ مطلقہ عورت سابق شو ہرسے دوسری شادی یا اپنے انقال کے وقت تک نان دفیقہ یانے کی مستحق ہے ، اس فیصلہ کے صادر ہوتے ہی ملک کے طول دعرض میں موجود سیولر اور فرقہ پرست عناصر متحد ہوگئے ، اور سپریم کورٹ کی آر لے کرمسلم پرس لاء پر سیراندازی کرنے گئے ، مسلمانان ہند نے اس پرشد بدا حتجاج کیا اور اس شدیدا حتجاج کے میں مطلقہ بل پاس ہوا، جس میں علائے کرام کی طرف سے پیش کی ہوئی مسلم پرس لاء کی مسلم مطلقہ بل پاس ہوا، جس میں علائے کرام کی طرف سے پیش کی ہوئی مسلم پرس لاء کی تقریحات دہشر بحات کو کمل طور سے طوظ رکھا گیا، بھی مسلم مطلقہ بل ہے ، جوآج کے ہندوستان میں سیکولر وفرقہ پرست عناصر دونوں کو سخت ناپند ہے ، اور ان کی نظر میں یہ عومت ہندگی طرف سے سیکولر وفرقہ پرست عناصر دونوں کو سخت ناپند ہے ، اور ان کی نظر میں یہ عومت ہندگی طرف سے مسلم انوں کی خوشامہ کی یالیسی کا مظہر ہے۔

#### نفقه مطلقه كي سليلي مين سيريم كورث كالتجره:

شاہ بانو کے مقد ہے ہیں ہیر یم کورٹ کے نیصلے کی شروعات ہی اس سوال سے ہوئی ہے۔

'' کیا مسلم پرشل لا عِشو ہر پرائی مطلقہ بیوی کے سلسلے ہیں نان نفقہ کی کوئی ذمہ داری نہیں 
ڈالٹا، مسلم شو ہر کوریت ہے کہ دہ اپنی مرضی کے مطابق کسی معقول یا غیر معقول سبب کی بنا پر ، یا بنا کسی 
سبب کے بھی اپنی بیوی سے نجات حاصل کر لے، اوراس حق کی واحد قیمت وہ معمولی رقم ہے،
جوعدت کے دوران اواکی جاتی ہے، کیا (اسلامی) قانون بے رحمی کی حد تک اس قدر غیر مساوی 
ہے، کہ وہ عدت کے دوران ایک رقم کی اوائیگی کے بعد جاہے وہ گنتی ہی معمولی کیوں نہ

ہو، شوہرکواس ذمہ داری سے مدد کے لیے سبک دوش کردیتا ہے، بلکہ وہ اسے کم از کم اتنا ضردردیتا رہے، جواسے زندہ رکھ سکے"

جوباتیں عدالت نے سوالات کے پیرائے میں اور شائستہ انداز سے کہی ہیں، درامل میے وی انزامات ہیں ، جومسلم پرشل لاء پرعائد کیے جاتے ہیں، اور چوں کہ مسلم پرشل لاء (برعم عدالت) مسلم عورتوں کو تحفظ فراہم نہیں کرتا اس لیے عدالت نے دستور ہندگی ایک فوجداری دفعہ عدالت ) مسلم عورتوں کو تحفظ فراہم نہیں کرتا اس لیے عدالت نے دستور ہندگی ایک فوجداری دفعہ ۱۲۵ کا سہارا لیتے ہوئے مسلم مطلقہ عورت کو وہی حقوق دینے کی کوشش کی ہے، جوعام ہندوستانی عورت کو حاصل ہیں، تا کہ (اس کے خیال کے مطابق) اسلامی قانون میں موجود عدم مساوات کا ازالہ کیا جاسکے۔

## دفعہ ۱۲۵ کیاہے؟

دفعہ ۱۲۵ روراصل ہندوستان کے قانون نوجداری کا حصہ ہے، جب کہ سلم پرسل لاءاس کے قانون نوجداری کا حصہ ہے، جب کہ سلم کے قانون دیوانی کا حصہ ہے، مید فعہ (۱۲۵) دراصل وہی دفعہ ہے جس کو پرانے قانون نوجداری میں دفعہ (۲۸۸) کہاجا تا ہے، اس دفعہ کو کا بیائے میں مزید دسعت دے کردفعہ ۱۲۵ رقر اردیا گیا ہے۔

اس دفعہ کا حاصل ہے ہے کہ'' کوئی شخص کانی ذرائع معیشت رکھنے کے باد جوداگر (۱) پی یوی (جواپی کفالت نہیں کرعتی) (۲) اپنے نابالغ نیچ جائزیانا جائز، شادی شدہ یا غیرشادی شدہ جواپی کفالت کے اہل نہ ہوں (۳) اپنے بالغ بیچ (باستناء شادی شدہ لڑکی) جو کسی ذہنی یا جسمانی معذوری کی بنا پراپی کفالت کے اہل نہ ہوں (۴) اپنے ماں، باپ (جواپی کفالت کے اہل نہ ہوں) کی کفالت نہیں کرتایا کفالت کرنے ہو انکار کرتا ہے تو شوت فراہم ہوجانے پرایک مجسٹریٹ درجہ اول ایسے شخص کواپی صوابدید کے مطابق ایک ماہاند قم کی ادائیگ کا تھم کرے گا، جو

۔ اس دفعہ کی تشریح کرتے ہوئے قانون فوجداری میں صراحت کی گئی ہے کہ بیوی کی تعریف میں وہ عورت بھی شامل ہے جومطلقہ ہے اور ابھی اس نے دوسری شادی نہیں کی ہے عام اس کے کہ اس نے خودطلاق کی ہے، یا اسے طلاق دے دی گئی ہے۔

(b) Wife inclides a woman whos has been divorced by or

has olitained a divorce from, her husband and notremarried-(1)

قانون فو جداری کی بھی تشری ہے جو دفعہ (۱۲۵) میں مطلقہ مورت کے مسئلے کو تھسیٹ لاتی

ہے، اور جو مطلقہ کواس وقت تک بیوی قرار دیتی ہے جب تک وہ دوسری شادی نہیں کر لیتی ،اس طرح

اسلامی قانون میں مطلقہ مورت کا جو نان نفقہ محض دوران عدت واجب تھا اس کی مدت آگے بڑھ

کراس وقت تک طویل ہوجاتی ہے جب تک مورت کا انتقال نہیں ہوجا تا، یادہ دوسرا لکا ح نہیں

کرلیتی ،اس طرح بیتشری قانون فوجداری کی اس دفعہ کوسلم پرسل لاء ہے کرادیتی ہے ، حالال کہ

عدالت عالیہ نے اپنے نیصلے میں بیٹا بت کرنے کی کوشش کی ہے کہ ایسا کوئی کھرا کئی الوا تع نہیں ہے،

بلکہ مسلم برسل لاء کا ایک خلاہے، جس کو دفعہ ۱۲۵ می پیشری کے کہ ایسا کوئی کھرا کئی الوا تع نہیں ہے،

بلکہ مسلم برسل لاء کا ایک خلاہے، جس کو دفعہ ۱۲۵ می پیشری کے کہ ایسا کوئی کھرا کئی الوا تع نہیں ہے۔

لیکن عدالت عالیہ نے ای نیعلے میں دومری سائس میں ریجھی صاف کر دیا کہ بالفرض اگر کوئی عمراؤہے تب بھی قانون نوجداری کی دفعہ ۱۲۵ ارسلم پرشل لاء سے بالاتر رہے گی، (تفصیل کے لیے سیریم کورٹ کے نیصلے کا کمل متن بخور ملاحظ فرمائیں)

ای دفعہ کی دومزید تشریحات بھی سامنے رکھیں تو صورت حال مزید واضح ہوجائے گی، یہ تشریحات ہیں تشریحات ہیں تشریح نہر سرس ہر تشریح کے ساتھ دہنے سے انکار کرتی سے اور اس کے لیے وہ یہ جواز پیش کرتی ہے کہ شوہر نے دومری شادی کرلی ہے یا کوئی واشتہ رکھ لی ہے تو یہ جواز معقول بادر کیا جائے گا (اور بیدی بدستور نفقہ کی حقد ار ہوگی) تشریح (س) کی روسے اگر بیوی جنسی براہ روی ہیں بیٹل ہے تو وہ نفقہ کی مستحق نہ ہوگی۔

Š

## کیا دفعہ ۱۲۵ انفقہ مطلقہ کے مسئلہ کامعقول صلے؟

یہ وہ دفعہ ہے جس کو ہمارا فو جداری قانون ایک بے سہارا بیوی اور اس کی توسیعی تشریح کو شامل کرتے ہوئے ایک مطلقہ مورت کے مسئلے کا بہترین حل تصور کرتا ہے، کیکن کیا فی الواقع ایبا ہے؟

اس دفعہ کی بہلی ہی شرط ہے شوہر کا کافی وسائل رکھنا ( sutticient mean)

اوردوسری شرط ہے بیوی کا بے سہاراہونا (maintain his wile, unable to maintain her self) اور جب تک یہ رونوں شرطیں موجود ٹابت نہ کردی جا کیں یہ دفعہ مطلقہ تورت کوئی فاکدہ نہیں ہو نچاتی ،اگریددونوں باتیں ٹابت بھی ہوجا کیں تو عدالت عورت کواس قدر کم گزارادلاتی ہے جو محض آیک نداق معلوم ہوتا ہے، دفعہ ۱۳۵ اریس ۵۰ مرد و پے کی حدر کھی گئی ہے، اور عملاً سپریم کورٹ نے محض ۲۰=۹ کا راس کیس میں شاہ بانوکودلائے ہیں، جب کہ عدالت کو معلوم ہے کہ ان کے شوہر کی سالانہ آمدنی ۲۰ مرادرو پے میں شاہ بانوکودلائے ہیں، جب کہ عدالت کو معلوم ہے کہ ان کے شوہر کی سالانہ آمدنی ۲۰ مرادرو پے ہیں۔

وفعہ ۱۲۵ رمطلقہ کو ایک داشتہ کی حیثیت دید تی ہے، شوہر حالاں کہ اس کو طلاق دے چکا ہے ممروہ برستور شوہر پرسوار ہے، اور اس سے اپنا نفقہ مانگ رہی ہے، بیصورت حال ایک عورت کے لیے من قدر تو بین آمیز ہے ، خاص طور سے اگر یہ کمح ظر کھا جائے کہ شوہر اپنے نان نفقہ کی تیت پر عورت کا جنسی استحصال کرنے کا موقعہ حاصل کرسکتا ہے۔

طلاق کے بعد بھی سابقہ شوہر سے نفقہ ملتے رہنے کا ایک نقصان یہ بھی ہے کہ قورت کسی طلاق کے بعد بھی سابقہ شوہر سے نفقہ ملتے رہنے کا ایک نقصان یہ بھی ہے کہ قورت کسی حد تک نکاح وائی کی طرف سے بے فکر ہوجائے گی، اس سلسلے میں مرد بھی اپنے نان و نفقے کے حوالے سے اس کی دائے پر اثر انداز ہونے کا بہانہ حاصل کرسکتا ہے۔

اخراجات بہر حال مردی کواداکرنے ہوں گے، یہ صورت حال عورت اور مردونوں ہی کی نظر میں ازدواجی رشتے کا نقار سختے کے باکہ بے کردار عورت یہ سوچ سکتی ہے، کہ مرداگر جھے طلاق مجمی دید نے کیا ہے بوجھ توای کے بٹو سے پر پڑے گا، ایسائی ایک مردیہ سوچ سکتا ہے کہ میں طلاق مجمی دیدوں تو کیا ہے طلاق کے بعد بھی دہ میرے ہی بٹو سے بندھی دہ کے احد بھی دہ میرے ہی بٹو سے بندھی دہ کے احد بھی دہ میرے ہی بٹو سے بندھی دہ کے احد بھی دہ میرے ہی بٹو سے بندھی دہ کے احد بھی دہ میرے ہی بٹو سے بندھی دہ کے احد بھی دہ میرے ہی بٹو سے بندھی دہ کے احد بھی دہ میرے ہی بٹو سے بندھی دہ کے احد بھی دہ میرے ہی بٹو سے بندھی دہ کے احد بھی دیا ہے کہ بٹو سے بندھی دہ کے احد بھی دہ میرے ہی بٹو سے بندھی دہ کے احد بھی دیا ہو کے احد بھی دیا ہو کے باتھی دیا ہو کے احد بھی دیا ہو کی دیا ہو کی دیا ہو کے احد بھی دیا ہو کیا ہو کے احد بھی دیا ہو کے احد بھی دیا ہو کیا ہو کیا ہو کیا ہو کیا ہو کے احد بھی دیا ہو کی کے دیا ہو کیا ہو کیا ہو کے دیا ہو کی ہو کی کے دیا ہو کی کی کے دیا

۔ بید دفعہ مرد کو بیاشارہ بھی دیتی ہے، کہ شادی خواہ مخواہ کا جھمیلہ ہے، بیوی اگر غلط نکل گئی تو گلے کا ہار بن جائے گی، طلاق دے کرا لگ کرنے کی کوشش کریں تو نان دنفقہ کی بلاسرلگ جائے گی اس ہے بہتر تو ہے کہ آزاد شہوت رانی کے ذریعے اپنے جنسی تقاضوں کی تسکیبان کر لی جائے۔

البته ای کے ساتھ ای دفعہ ۱۵ کی تشریح (۴) مردکویہ بہترین موقعہ فراہم کرتی ہے، کہ اگروہ نان ونفقہ کی ذمہ داری سے بری ہوجانا چاہے تو اپنی پاک کردار بیوی پر بدکرداری کی تہمت لگادے، مردکویہ تق دسینے کا نتیجہ یہ ہوگا کہ ایک شریف عورت مرد سے اپنا جا کزنان ونفقہ ما تکنے کی بھی ہمت نہ کر سکے گی، گویا دفعہ ۱۵ ارایک شریف عورت کا منہ ی دیتی اور ایک بدکر دارعورت کومنہ بھٹ بنادیتی ہے۔

دوسری طرف بید دفعه ایک شریف مرد کو بالکل با نده دیتی ہے، جب که ایک بدکر دار مرد کو بیہ اشارہ دیتی ہے، جب کہ ایک بدکر دار مرد کو بیہ اشارہ دیتی ہے کہ بی سرکش بیوی سے اور تاحیات اس کے نان نفقہ کی ذمہ داریوں سے چھٹکا را پانے کا طریقہ بیہ ہے کہ بیوی کونا کلون کی ساڑی پہنا کراسٹو دسے جلا دیا جائے۔

اگرایک بھلامانس مرد میسوج کے کہ میری ناپسند بدہ بیوی اگر طلاق کے بعد بھی بدستور جھ سے نفقہ لیتی رہے گاتو میں اسے طلاق کیوں دوں۔ اپنے ساتھ ہی اسے رکھوں ساتھ ہی اپنی پسند سے انگ دہ اور شادی کرلوں تو اس دفعہ کی تشریح سارا سے ایسانہیں کرنے دیے گی ، چونکہ اس کی پہلی بیوی دوسری بیوی کواپنی علیحدہ رہائش کا جواز قرار دے کرشو ہر سے الگ رہ کر بھی مسلسل نفقہ وصول بیوی دوسری بیوی گویا دینا ہی قرار پائے گا۔

یہ بات محض کوئی مفروضہ بیں ہے، بلکہ ایک حقیقت ہے جس کی تقیدیق اعدادو شار کرتے

## نفقه مطلقه كيسليك مين قانون اسلامي كي بدايات:

اسلام نے رشتہ از دواج کے استحکام کے لئے تعرن کی بنیادر کھی ہے، اور تعرن کی اخلاقی تغیر کے لیے اس رشتہ از دواج کو اسلام نے کے لیے اس رشتہ میں ہر مرحلے پراخلاقی اقد ارکو طوظ رکھنا ناگزیر ہے۔ رشتہ از دواج کو اسلام نے مہر ومحبت کا رشتہ قراد دیا ہے۔

ومن آياته أن خلق لكم من انفسكم ازواجاًلتسكنوااليها وجعل بينكم مودة ورحمة (٢)

"اور خدا کی نشانیوں میں سے ایک نشانی میہ ہے کہ اس نے تمہاری ہی جنس سے تمہاری ہی جنس سے تمہاری ہی جنس سے تمہاری ہیں تا کہتم ان کے پاس سکون حاصل کرو۔اور تمہارے درمیان مودت اور مہر بانی پیدا ہو'۔

اس لیے اس رشتے کوقائم کرتے وقت کورت کے بن میں ایک قم مہرکے نام ہے متعین کی ہے۔ یہ قم اگر چہ کورت کے احترام وقو قیر کی علامت ہے اور مرد کی طرف سے ورت کے لیے طلب صادق اور قدر شناس کے اظہار کے طور پردی جاتی ہے گئی بالفعل بیر قم عورت کے لیے معاشی تحفظ کا سہارا بنتی ہے ، اس رقم کے لیے کوئی حدثیں ہے کہ یہ تنی مقرر کی جائے کی حضور اقد می حیاتی ہے کہ یہ تنی مقرر کی جائے گئی حضور اقد می حیاتے کے اپنی منظر میں دیکھا ہے وہ ہر مقرر کیا اسے اگران کے شوہر کی معاشی پوزیشن کے پس منظر میں دیکھا جائے تو ظاہر ہوتا ہے کہ بیر قم شوہر کی معاشی حیثیت کے اعتبار سے کانی معقول ہونی جا ہے۔

طلاق کو اسلام میں مخت ناپند یدہ ممل قرار دیا میاہے، کین اگر طلاق کو ناگزیر کردیں تو اسلام یہ بیں جاہتا کہ خواہ مخواہ مورت کو مرد کے لیے باندھ کر اس کی ناقدری کرائی جائے، ایسی شکل میں اسلام دونوں کو علیحدہ ہوجائے اور اپنے لیے نئے رفیق زندگی کو تلاش کرنے کی ہدایت دیتا ہے۔

طلاق کے بعد دوران عدت مطلقہ کا ساراخرچہ اوراس کی رہائش کا کھمل انظام شوہر کے ذمہ ہوتا ہے اگر طلاق رجعی ہے اورشو ہر رجعت کر لیتا ہے یا بائنہ ہے اورشو ہر تکاح کر لیتا ہے تو عورت کے لیے نفقہ کا کسی طرح کا کوئی مسئلہ بیدا ہی نہیں ہوتا۔ ای طرح عورت اگر حاملہ ہے تو مدت رضا عت وصل میں (جوتقریباً وُسوائی سال نبتی ہے) عورت کا نان ونفقہ بدستورم دبی کے ذمہ دبتا ہے، کین اگر عورت کو طلاق مغلظہ ہے، عورت حاملہ بھی نہیں ہے اور اس کی عدت بھی گزرگی ہے تب سوال بیدا ہوتا ہے کے ورت کے گزار سے کے کے کیا صورت اختیار کی جائے؟

والی عورت کوایک ہی مقام ویتی ہے، جس کا مطلب یہ ہے کہ عورت کو فلع کاحق استعال کرنے کا موقعہ باتی نہیں رہے گا، کیول کہ کوئی شو ہر یہ نہیں چاہے گا کہ عورت کی دیگر مردی محبت یا کسی اور وجہ سے اس سے طلاق ما نگ لے اور اس کاخر چہ وہ اٹھا تار ہے، اسلام چاہتا ہے کہ طلاق کے بعد دونوں (مرداورعورت) اپنی راہ اختیار کرنے میں آزاد ہوں، اور کسی ایک کا کوئی دیاؤد وسرے پر باتی نہ رہے، اور ہرایک ووسرے سے بیاز ہوجائے۔

وان يتفرقا يغن الله كلامن سعته (١)

ترجمه: اوراگر شو ہراور بیوی دونوں الگ ہوجائیں تو خداا پے فضل سے دونوں کو بے نیاز کردے گا، تا کہ زندگی کا یہ تکلیف دہ باب کمل طور سے بند ہوجائے۔

اسلام کی رو سے عدت کے بعد عورت اپنے اخراجات کے لیے اپنی اولا دی ساتھ رہے گی (صرف طلاق مخلفہ کے کیس میں یا پھرا گرطلاق بائند کے بعد تکاح نہ ہوسکا ہوتو ) اولا دا گراس قابل نہ ہوتو وہ اپنے والدین کے ساتھ رہے گی، والداس قابل نہ ہوں تو دیگر قربی اعز ہاس کے فیل ہوں گے، اس کے علاوہ وہ اپنے عزیزوں سے وراشت پائے گی، ورنہ مہر کی رقم، متاع کی رقم اور وراشت میں ملنے والی رقم و غیرہ سے وہ خود کوئی کاروبار کر کے (جس کی وہ خود ما لک ہوگی) سامان زینت فراہم کرنے کی کوشش کر ہے گی، یا پھر کسی دوسر شخص کو اپنی زندگی کارفین بنائے گی، اگر یہ سار سے امکان بھی نا پید ہوں تو اسلامی حکومت کا بیت المال اس کا فیل ہوگا اور اسلامی حکومت کا بیت المال اس کا فیل ہوگا اور اسلامی حکومت کی عدم موجودگی میں بید مددار کی مسلم سان پر آئے گی، بیدا شخر ہے کہ اسلامی سان میں مطلقہ کی شادی عیر نہیں ہے، جیسا کہ دوسر سے میں مطلقہ کی شادی عیر نہیں ہے، جیسا کہ دوسر سے ساجوں میں ہے۔

میمخش شاعری ہے کہ جس شوہر کے ساتھ عورت نے جوانی کے سنہرے دن گزارے ، بڑھاپے میں وہ کیااس قابل ہے کہ روٹی کے ایک ایک نوالے کے لیے مختاج ہو۔

طلاق جوانی کے سنہرے دنوں میں بھی ہوتی ہے، اور تکاح بر صابے کے ایام میں بھی ہوتے

ہیں، پھر کسی عورت کواس کا شوہر بوڑ ھانہیں کیا کرتا بلکہ گزرتا ہوا وقت اس کو بوڑ ھا کرتا ہے،عورت اگر شادی نہ کرتی تب بھی بوڑھی تو وہ ضرور ہوتی ۔

پھرکیا مرد بھی ای کے ساتھ بوڑھانہیں ہواہے؟ کیااس عورت نے مردی جوانی ہے کوئی فا کدہ نہیں اٹھایا ہے؟ پھر یہ بھی سوچنا چاہئے کہ آخرکوئی تو دجہ ہے کہ مرد بوھا ہے ہیں اپنی بیوی سے جدا ہوجانے کو برداشت کرد ہاہے، جب کہ اس وقت اس کوسب سے زیادہ اس کی ضرورت تھی، وہ در بدری کا خطرہ مول لے رہا ہے، یقینا کچھا ہے نا قابل برداشت اسباب ہیں جن سے پیدا ہونے والے حالات یروہ فراموثی کی گردڈ الدینائی بہتر بجھتا ہے۔

ای افسانوی مفروضے میں عورت کو بوڑھی اور مردکو بدستور جوان مان لیا گیاہے، تا کہ وہ دوسری نئ نویلی شادی کررکھی تھی، الیی دوسری نئ نویلی شادی کررکھی تھی، الیی صورت میں مردکی جوانی کا استحصال عورت کردہی تھی نہ کہاس کا شوہر۔

شوہر سے تو ایک عورت کو استحکام ملتاہے، اکثر اوقات اس کی صحت اور اس کا حسن شوہر ہی کی تو جہ اور محبت کا مرہون منت ہوتا ہے، اس کے علاوہ معاشی اعتبار سے بھی شوہر عورت کو مشحکم کرتا ہے، وہ اسے اولا دویتا ہے، جواپنی مال کی محافظ اور مددگار ہوتی ہے۔

اگرزندگی بھرعورت نے شوہر کی خدمت کی ہوتی ہے (بقول ان افسانہ نگاروں کے محض روٹی کپڑے یہ) تو شوہرنے بھی بیوی کی خدمت کی ہوتی ہے،اور دہ بھی بناروٹی کپڑے کے۔

## عدالت كاطرف عيقر آني آيت كى غلط تشريخ:

نفقہ مطلقہ کے سلسے میں پریم کورٹ نے قرآنی آیت 'ول مطلقت مناع بالمعروف حقاعلی المعقین ''(سورہ بقرہ: ۲۲۱) اور مطلقہ کورتوں کے لیے متاع بالمعدوف حقاعلی المعقین ''(سورہ بقرہ: ۲۲۱) اور مطلقہ کورتوں کے لیے متاع بالمعدد کے مطابق ، بیرت ہے متقی لوگوں پر، بیش کرکے دفعہ ۱۲۵ راور قرآنی آیت میں مطابقت پیدا کرنے کی کوشش کی ہے۔

''متاع''کالفظ قرآن میں وقی فاکدہ کی چیز کے لیے بھی بولا جاتا ہے اور نفقہ کے لیے بھی قرآن میں اس لفظ کا استعال نفقہ Maintenance کے معنی میں بھی ہوا ہے، اور اس ہدیے کے آن میں اس لفظ کا استعال نفقہ Provision for کے بھی جو طلاق کے موقعہ پر عورت کودیا جاتا ہے جسے ہدیہ طلاق divorce کہتے ہیں۔

سپریم کورٹ نے عبداللہ یوسف علی کے انگریزی ترجے سے استدلال کیا ہے، جنہوں نے اس جگدلفظ "متاع" کا ترجمہ Maintenance یعنی نفقہ کیا ہے اوراس لفظ کی سپریم کورٹ نے خودہی یہ نفقہ سے مرادنفقہ تا تکاح ثانی ہے۔

قرآنی آیات کی تشری کرنے کاحق علمائے اسلام کو ہے جومتعلقہ تمام تصریحات کوسامنے رکھ کرکسی لفظ یا آیت کامفہوم متعین کرتے ہیں، زیر نظر آیت ہیں علماء نے "متاع" کے دورت جے کیے ہیں، ہدید اور نفقدا گر ہدید مرادلیں تو مطلب ہوگا کہ عورت کوجدائی کے دفت مہر کے علادہ بھی ایک ہدید دیاجائے، یہ گویا قرآنی تھم" تسریح باحسان " (انہیں حسن سلوک کے ساتھ دخصت کرد) کی تیل ہوگی۔

دوسراتر جمہ نفقہ کیا گیاہے، مگر نفقہ ہے مراد مطلقہ کا نفقہ دوران عدت ہے، نہ کہ نفقہ تا نکاح افقہ تا فاق اوراس کی دلیل ہے ہے کہ قرآن نے لفظ "متاع" کے ساتھ لفظ "معروف" بھی بولا ہے، اور قرآنی قانون طلاق نازل ہونے کے بعد جس میں مطلقہ کا نفقہ تاختم عدت قرار دیا گیا تھا، یہی قانون، قانون معردف تھانہ کہ کوئی اور قانون ۔

رہ گئی یہ بات کہ اسلام نے دوران عدت نفقہ کے لیے اگر کہا ہے، تو اس کا یہ مطلب تو نہیں کہ بعد از عدت نفقہ دیا ہی نہیں جاسکتا ، یہ ایک بالکل طفلانہ بات ہے، اگر یہ طے ہے کہ قرآن میں ختم عدت نفقہ دینے کی حد ہے تو اس حدے آگے نفقہ کولازی قرار دیناصاف ظاہر ہے کہ غیر قانونی ہے، اوراگر اس چیز کوغیر قانونی مانے کے بعد لازی قرار دیا جائے تو یہ ایسا ہی ہے جیسے پانچویں شادی کو غیر قانونی مانے کے بعد بھی اس کی اجازت دی جائے۔

موجوده دور مین مسلم مطلقه مسائل کاحل: موجوده دور مین

و بودہ دور میں جب کرحی تلفیوں کاروائی عام ہے اور مسلم مطلقہ کو بعض حالات میں دشواری پیں آگئی ہے، ہم اس بات پر ذور دینا چاہتے ہیں، کہ مسلم مطلقہ کو بعض حالات میں دشواری پیں آگئی ہے، ہم اس بات پر ذور دینا چاہتے ہیں، کہ مسلم مطلقہ کے مسائل کاحل اسلام بی کے وائر ہے میں کیا جانا چاہئے، اور یہ چیز بینی طور پر مملم عورت کے مہر کی مقد ارکورضا کارانہ طور پر معقول حد تک بڑھا سکتے ہیں، کہ عورت اپنا کوئی کار دبار کر سکے جواسے معاشی اعتبار سے خود فیل کر سکے۔

وی ہر دبار رہے ، دات اللہ مطلقت متاع بالمعروف، میں جوموجودلفظ 'متاع، کو بوقت ہم قرآنی آیت، اللہ مطلقت متاع بالمعروف، میں جوموجودلفظ 'متاع، کو بوقت طلاق تورت کومعقول Compension دینے کے لیے بنیاد بنا سکتے ہیں۔

میں اور اور اور اور اور اور اور اللہ اللہ کہ عورت کو جو ورشہ متو فی عزیزوں کا اور دور میں اس بات کو تینی بنانے کے اقد اللہ کر سکتے ہیں، کہ عورت کو جو ورشہ متو فی عزیزوں کا ازروئے شرع ملنا چاہئے اس تک سمجے طور ہے ہو تج جائے اور درمیان میں اسے خور دبر دنہ کر دیا جائے۔ ہم مسلم معاشر ہے کواس بات کے لیے آ مادہ کر سکتے ہیں کہ مسلم مطلقہ عور تو ں کے بندوبست ہم مسلم معاشر ہے کواس بات کے لیے آ مادہ کر سکتے ہیں کہ مسلم مطلقہ عور تو ں کے بندوبست کے لیے کوئی ملی اجتماعی نظم قائم کیا جائے ، تا کہ وہ در درکی ٹھوکریں کھانے پر مجبور نہ ہوں۔

شاہ بانو کیس میں میریم کورٹ نے اپنے متنازع فیصلے کی بنیاد دفعہ ۱۲۵ بررگی ہے،
اگر چیف جسٹس چا جے تو ۱۲۵ رکے سیشن ڈی کے تحت وہ شوہر کی جگہ شاہ بانو کی برسر روزگار اولادکو
اپنی ماں کی دیکھے بھال کرنے کی ہدایت کر سکتے تھے، لیکن سیریم کورٹ کوشا پد مطلقہ کے مسائل حل
کرنے سے زیادہ اسلام کوموضوع بحث بنانے سے دلچیں تھی۔

اسلام اپنے ساخ میں اخلاقی اقدار کی حفاظت کرنا چاہتا ہے، اوراس کا نظام قانون ایک برتر نظام اخلاق پیدا کرتا ہے، صرف اسلا مک لاء کے ذریعے خورت کے معاشی حقوق کے ساتھ ساخ کی اخلاقی اقدار کا تحفظ ممکن ہے، آپ جتنا بھی انصاف سے خور کریں سے اس حقیقت کا اعتراف کرنے کے تریب تر خود کو پائیں گے۔(۱)

<sup>(</sup>۱) ء کلی ټوانین پر چداعتر اضات ایک معرومنی جائز ۱۵۰ تا ۱۴۲ رمطبوعه یو نیورسل پیس فاؤنڈیشن نئی دیل

# (۱۲) فقهاسلامی اور قانون روما

اس موقعہ براس ہولناک جھوٹ کا جائزہ لینا بھی ضروری ہے جو یورپ کے مستشرقین کی طرف سے مختلف ادوار میں اٹھایا جا تار ہا ہے کہ اسلامی قانون کا بڑا حصہ قانون روما سے ماخوذ ہے، بیعقل اور تاریخی صدافت دونوں کے خلاف ہے، اور ایسا لغواور بے بنیاد دعویٰ ہے جس کی مثال انسانی لغویات میں کم ملتی ہے۔

#### تحريك كاآغاز:

اطالوی مستشرق ڈاکٹری اے نال لینو (اٹلی) کی تحقیق کے مطابق سب ہے پہلے جس شخص نے بید جو شخص نے بید جو شخص نے بید مولی کیا کہ اسلامی قانون مادی حد تک رومی قانون سے مانخوذ ہے وہ ۱۸۵ء میں ڈو مے نی کوگا تیسکی (Domenico Gatheschi) تھا (دیکھتے اس کی اطالوی تصنیف، عثمانی قانون عمومی مطبوعہ اسکندر مید ۱۸۱۵ء)

بیخص اسکندر بیکی عدالت مرافعه مخلوط میں وکالت کرتا تھا اور انجمن المعہد المصری کارکن تھا، اسے ندعر بی آتی تھی اور ندتر کی ، لیکن اسے سلطنت عثمانید (ترکی) اور مصرے تعلق رکھنے والے مسائل قانون وضابطہ سے بوی دلچیں تھی، اور اس موضوع پر قابل قدر کتابیں مغربی زبانوں میں نابیدنہ تھیں۔ (۱)

<sup>(</sup>۱) تحريرات كارلونال لينوجلد جِبارم بمشرقى توانين ترجمه ذاكم حيدالله بحواله ما بنامه چراغ راه پاكستان:۱۱ ر٢٢٣، والمدخل لدرامة الشريعة الاسلامية: ٨١، تطيق الشريعة الاسلامية في البلادالعربية: ٨٨)

ڈاکٹر نال لینو کے کہنے کے مطابق اس وقت تیسکی نے محض مفروضے کی حد تک ہے بات کمی تھی اور فرضی اور امکانی سطے ہی کی اس نے پچھود کیس بھی پیش کی تھیں ،گر بعد کے مستشر قین اور علوم مشرقیہ سے غیرمسلم محققین کار مستقل موضوع بحث بن گیا، اور کذب وانتراء کے میدان میں ہر بعد والے نے اینے سے پہلے والے سے سبقت لیجانے کی کوشش کی ،چنانچداس کے بعد بہت سے متشرقین نے اس موضوع برقلم اٹھایا، اور مفروضات کی فہرست میں نئے شے اضافے کئے۔ ایک اگریزمنتشرق ایماس لکمتا ہے کہ:

" شرایت اسلامیمشرقی امیائر کے رومی قانون کے علاوہ کسی دوسری چیز کا نام نہیں ہے، ای کومما لک اسلامیہ کے سیاس احوال یر منطبق کیا گیا ہے۔(۱)

'' قانون محمدی عربی پیرایے میں جسٹی نین کے قانون کے سوا پیچھیں ہے۔ (۲)

اسلامی فنو حات کے وقت شام میں رومی قانون کی تعلیم کے بعض فقہی مدارس تھے مثلاً قیصر یہ، ان مدارس میں بہت سے شامی باشتد ہے تعلیم حاصل کرتے تھے، نیز وہاں بعض ایسے ادارے اور محکم تھ، جوقانونِ روما کے مطابق احکام صادر کرتے تھے، اور جواسلام کے بعد بھی ایک زمانے تک قائم رے، چونکہاس وقت مسلمان تمرن میں زیادہ ترقی یافتہ نہ تھے،اس لیے طبعی طور برانہوں نے اینے سے ترقى يا نىتدادرمتىدى مما لك كوانى المين كواينا ياءادران كاحكام اخذ كيے (٣)

مشہور منتشرق ڈاکٹر بروکلمان اپنی کتاب میں دینی وتشریعی علوم کی تاریخ پر بحث کرتے ہوئے لکھتاہے:

''اسلام فن قانون سازی اورتشر لیے کو برتآ ہے، اسلام کے اکثر احکام قرآن اور احادیث نبوی سے ما خوذ ہیں، چونکہ ان دونوں سرچشموں سے حاصل کیا ہوا موادملی زندگی کی ان ضرور یات کے لیے کافی نہیں تھا جو یوی سرعت کے ساتھ پیدا ہور بی تھیں،علاوہ ازیں غزوات اور قدیم متمدن ممالک کی فتوحات کے سبب ان کی متعدد شاخیں پھوٹی چلی جار ہی تھیں ،اس لیے قد مائے اسلام (١) فلسفة التشريع في الأسلام: ٢ ١

بلاتر دو پیش آندہ حالات میں اٹی مخصوص آراء ہے مہدہ برآ ہوجائے، اور پوری جرائت کے ساتھ مفتوحہ مما لک کے قوانین اوراحکام کورنظرر کھتے ہوئے فیصلہ کرتے ،اس طرح قانون رو یا کے بعض مبادی اسلام کے اندر شامل ہو گئے۔(۱)

ہنری میوزنے • ۱۸۸ء میں دعویٰ کیا تھا کہ:

'' مسلمانوں کا قانون اسا ک طور پر روی قانون ہے، جس میں بیشکل کوئی ترمیم کی گئی ہو''(۲) ان کے علاوہ ہارگیولوث اور شاخت وغیرہ نے بھی اس موضوع پر منتعد ومضامین لکھے، اور قانونِ اسلامی میں قانون روما کے اثر ات تلاش کئے۔ (۳)

## تحريك كايس منظر:

گریدتمام دعوے جوانگریز مشتر قیمن نے کئے ہیں، بے بنیاد ہیں، ان کی حیثیت پرو پیگنڈہ سے زیادہ نہیں ہے، درند کیا وجہ ہے کہ اٹھار ہویں صدی عیسوی سے پیشتر کمی انگریز مختل نے بیالزام نہیں لگایا، یہ آواز اچا تک اٹھار ہویں صدی کے بعد ہی اتی ذورو شور کے ساتھ کیوں اٹھی؟ ایک حقیقت پہند مؤرخ اگران الزامات اور دعو دل کے پی منظر پرنگاہ ڈالے گاتو وہ اس حقیقت کا اعتراف کے بغیر نہیں رہ سکتا کہ یہ ورحقیقت صلبی شکستوں کے دم ممل کا ایک حصہ ہے، ماضی قریب میں جب صدیوں سے لڑی پی اس قوم نے شعور کی آئے میں اور ارتقاء کے داستے ان پر وشن ہوئے، تو ایک طرف انہوں نے حالات کے ساتھ خود اٹھنے اور بڑھنے کی پوری کوشش کی، دوشری طرف دنیا کی سب سے متمدن اور مہذب قوم مسلمانوں کی خدمات کوخاک آلود کرنے کا ارادہ کیا، اور ان کی تاریخی عظمتوں کو ایٹے اعتراضات کا ہدف بنایا، انہوں نے سیدھی سادھی دنیا کو یہ باور کرانے کی کوشش کی، کہ عظمت کا تصور بورپ کے بغیر ناتھ ہے، کوئی عظیم کام مسلمانوں نے نہیں یہ باور کرانے کی کوشش کی، کہ عظمت کا تصور بورپ کے بغیر ناتھ ہے، کوئی عظیم کام مسلمانوں نے نہیں یہ باور کرانے کی کوشش کی، کہ عظمت کا تصور بورپ کے بغیر ناتھ ہے، کوئی عظیم کام مسلمانوں نے نہیں یہ باور کرانے کی کوشش کی، کہ عظمت کا تصور بورپ کے بغیر ناتھ ہے، کوئی عظیم کام مسلمانوں نے نہیں یہ باور کرانے کی کوشش کی، کہ عظمت کا تصور بورپ کے بغیر ناتھ ہے، کوئی عظیم کام مسلمانوں نے نہیں یہ باور کرانے کی کوشش کی، کہ عظمت کا تصور بورپ کے بغیر ناتھ ہے، کوئی عظمی کام مسلمانوں نے نہیں

<sup>(</sup>۱) تاريخ الا دب العربي: ٣٣٣، يحواله چراخ داه پاكتان: ٢٣١٥١٣١ ٢١ تحريرات نال لينو: جلد چهارم

<sup>(</sup>٣) تطبيق الشريعة الأسلامية في البلا دالعربية :٣٠ • ا

كيا، اكر بظاهر مسلما تون كاكوئى بردا كارتامه نظرة تاب، تو در هنيقت ال بين بهى يورب كاكوئى نه كوئى حصه منرور ب، اى ذيل بين ال يورب كايه بروبيكنزه بهى سامنة آياكه:

کہ اسلامی فقہ در حقیقت قانون رو ما کا چربہ ہے، جس پرلا طینی اور سریانی کے بجائے حربی لبادہ چڑھا دیا گیا ہے۔

اس دعویٰ کوا کٹر لوگوں نے مستر دکر دیا ، گر کچھ لوگ جومغرب کی تاز ہ تر قیات سے مرعوب ومتا کڑتھے ، انہوں نے اس دعویٰ کو سنجیدگی کے ساتھ سنا، اوراس کی صدافت کے بارے میں غور کرنے لگے۔

## استعارى دورمين مسلم ممالك كى قانون سازى

اس پروپیگنڈہ کواس وفت اور تقویت ملی جب پچھلے ڈھائی سو( ۴۵۰) سال قبل مغربی استعار میں جکڑے ہوئے مسلم مما لک نے اپنی حالیہ قانون سازی میں مغربی قانون کور ہنما خطوط کے طور پر سما منے رکھا، اوراس کی نقل اتار نے کی کوشش کی ، یہ سیاسی حالات کا نتیجہ تھا اور انہوں نے جو پچھ کیا ذہنی غلامی اور خارجی اسباب کے دباؤیس کیا، جس کے لیے ڈاکٹر اقبال نے صحیح کہا تھا۔

تھا جو خوب بندرت وہی خوب ہوا کہ غلامی میں بدل جاتا ہے قوموں کا ضمیر

عالمی جنگ کے بعد جب سلطنتِ عثانیہ کاستوط ہوا تو ترکی نے عثانیہ تو انین کی جگد خالص مغربی تو انین نافذ کئے خصوصاً مالیات اور تعزیرات سے متعلق، ای طرح وہ عرب ممالک جوسلطنت عثانیہ سے آزاد ہوئے انہوں نے اپنے وہاں ایسے قوانین نافذ کئے، جوم خربی تو انین کی بنیاد پر بنائے سے متعانیہ سے آزاد ہوئے انہوں نے اپنے وہاں ایسے قوانین نافذ کئے، جوم خربی تو انین کی بنیاد پر بنائے سے مصرف عائل اور انفرادی زندگی کامیدان ایسا تھا، جہاں اسلامی قانون جاری رہا۔

یہاں تمام عربی ممالک کے قوانین کانمونہ پیش کرنامکن نہیں ،ہم صرف عبرت کے لیے لبنان کے ان اہم قوانین کا ذکر کرتے ہیں، جوآج بھی جاری ہیں، ڈاکٹر صحی محمصانی جولبنان کے دارالسلطنت ہیروت کی عدالت مرافعہ کے صدر تھے، انہوں نے اپنی کتاب 'فلسفة التشویع فی الاسلام ''میں بڑے افسوس کے ساتھ لبنان کے ان قوانین کی بنیاد پر بنائے گئے تھے، اور لبنان کے آخری مسلم عہد حکومت فرکر کیا ہے، جومغر لی قوانین کی بنیاد پر بنائے گئے تھے، اور لبنان کے آخری مسلم عہد حکومت میں بختی کے ساتھ نافذ تھے، انہوں نے قوانین کی تاریخ اجراء بھی درج کی ہے، ان کے بقول میں بختی کے ساتھ نافذ تھے، انہوں نے قوانین کی تاریخ اجراء بھی درج کی ہے، ان کے بقول اگڑ امور میں مغر لی قوانین کی نقل اتاری گئے تھے۔

- (۱) قانون زمین، تاریخ اجراه ۱۹۳۰
- (۲) قانونِ معاہدات، تاریخ اجراء ۱۹۳۷ء جس پر۱۹۳۳ء سے عمل شروع ہوا۔
  - (۳) سول پروسیجورکوژ، اجراء ۱۹۳۷ء جس پر۱۹۳۷ء سے ممل شروع ہوا۔
    - (۴) قانونِ تجارت، اجراء ۱۹۳۳ء
    - (۵) قانونِ تعزیرات، اجراء ۱۹۳۳ء
      - (٢) نوجي قانون، اجراء ٢ ١٩٩١ء
    - (2) دوسری بارقانون تعزیرات میں ترمیم وتبدیل ،اجراء ۱۹۲۹ء
      - (۸) دوسری بارقانون تجارت بنایا گیا، اجراء ۲<u>۹۹۹ء</u>
        - (٩) قانون فضائيه اجراء و١٩٠٩ء

وهمزيد لكهية بين:

سم اور سے قبل لبنانی قانون، فرانسی ماہرین بناتے تھے، مگرا زاوی ملنے کے بعد نے قوانین عام طور پر لبنانی ماہرین قانون خود بی بنانے لگے، مگرتمام لبنانی قوانین پرمغربی قانون خصوصاً فرانسی قوانین کااثر رہاہے۔(۱)

سے ہماری تاریخ کا المیہ ہے جس سے اغیار نے بہت فائدے اٹھائے مناسب ہے کہ ان دعاوی اور دلائل کا جائز ولیا جائے جواس ذیل میں بالعوم پیش کئے جاتے ہیں:

# مخالف دليلول كاجائزه

پہلی یا دوسری صدی ہجری کے فقہاء کے تعلق سے کہاجا تا ہے کہ سلم علما و وفقہاء نے پہلی مادوسری صدی ججری میں رومی قوانین کا مطالعہ کیا اور انہی سے اسلامی قوانین بناتے بیلے محتے ، بالعموم منتشرقین بالزام علماء ونقبهاء بربی وهرتے ہیں، یہاں تک کہ گاتیسکی جس نے استحریک کی بنيادر كھى، وه بھى اس كوپېلى اور دوسرى صدى جرى بى كى طرف منسوب كرتا ہے، البته وه اس امكان ہے بھی بحث کرتا ہے کہ فقہاء نے شایدروی قوانین کے مطابق احادیث گھڑ کرایئے رسول کی جانب منسوب کردیا مور تا که روی قوانین سے اخذ واستفادہ کاراز واشگاف نہ مور، اگر چیکہ گاتیسکی کی میہ یات بھی قطعاً تعصب اور تاریخ سے نادا تفیت پر مبنی ہے، مسلمانوں نے احادیث کی جانج پر تال اوران کی تحقیق کاجومثالی معیار قائم کیا، اوراس ذیل میں اساء الرجال جیسے بےنظیرفن کی بنیاد ڈالی اس کی مثال بوری انسانی تاریخ میں نہیں ملتی ، اور دنیا کی کسی تاریخ کے بارے میں تحقیق وریسرچ کا ا تنااونیا معیار قائم نہ کیا جاسکا، جومسلمانوں نے اپنے پیغمبر کی احادیث کے لیے قائم کیا، اس لیے الكريزمفكرين ومؤرخين ابني تمام ترتك نظريوں كے باد جوداس اعتراف يرمجبور بين، كه دنياكى تمام تواریخ میں پنجبراسلام کی تاریخ سب سے زیادہ کچی اورروش ہے، اور کسی قوم نے ایے نبی کی باتوں ك اليي حفاظت نه كي جيسي حفاظت مسلمانوں نے كى۔(١)

### (۱) پیغمبراسلام اور قانون روما:

البت بعض مستشرقین نے قانون روما سے استفادہ کوخودحضور صلی اللہ علیہ وسلم کی جانب منسوب کردیا ہے، وہ کہتے ہیں کہ بیغیبر اسلام کوقانون روما سے گہری داتفیت تھی، اور اس کی جزئیات کووہ اپنے موافق حالات میں تحلیل کر کے موقعہ بموقعہ بیان کرتے رہتے تھے۔ (۱)

<sup>(</sup>۱) كولذ زيبرك كتاب ومسلم المديز "ج: عرد ١٩٢٥ و ١٩٢٩ والاصلبة نورور دُوهُ وَاكْرُ الْهِرْكُرُ كَا مقدمه (٢) المدخل لدارسة الشريعة الاسلامية : ٤٥

مربیاتنا صری جھوٹ ہے جس سے بہت کم لوگ اتفاق کر سکتے ہیں، یہ بات کی اعتبار

ے غلط ہے۔

مب سے بہل بات بدہ کرحضور اکرم علید الصلوقة والسلام ایسے گھراورانیے ماحول میں پیدا ہوئے جوخالص عربی تھا، تاریخی لحاظے دہاں روی تہذیب یارومی قانون کا قطعاً كوئى اثر ندتها، اورند عرب من خصوصاً كمديس جوآب كى جائے بيدائش تھا كوئى ايسا آ دمى تھا جوقا نون رو ماہے وا تفیت رکھتا ہوا در ندعر بول کا مزاج ایساتھا کہ وہ ایک اجنبی قانون کو کیھنے کی زحمت کرتے۔ ڈاکٹر نال لینونے قبل ازاسلام رومی قانون ہے عربی قوانین کی اثر پذیری کاعقلی امکان تسليم كيا ب، مراس كوتار يخي طور يرد دكرديا ب،ان كا كمناب كه:

"جنوب مغربی عرب تونهایت پرانے شہرروماکی بنیادر کھے جانے سے بھی پہلے قدیم تدن كامركز تقااورجس ملكتي ادارے، شاہي تم كے دستوركے ساتھ منتحكم طور يرموجود تھ، اور جہال اس کارواج عام تھا، کہ معاہدوں کو پھروں یا تانے پر کندہ کر کے شائع کرتے تھے، اور جہال ایک بااقتة ارتحريري قانون بهي پاياجا تاتها، چنانچه بي اياسياني كتبه شائع كيا گيا ہے جس ميں سبا اور ذوزیدان کے بادشاہ شمر ببرعش (تقریباً ۱۸۰۰ء) نے جانوروں اورغلاموں کی جنایات کےسلیلے میں قانون تعذیب (تیدوجلا ولنی) کے صدودوا حکام مقرر کئے تھے۔

ڈاکٹر نال لینو کہتے ہیں کہ:

"جنوب مغرب تو تهذيب وتدن كامركز تماي،خود ٢٠٠٠ م كالك بعك زمان كا حجازي شرشیں آبادیوں میں بھی تدن اور اصولی ضابطے کے وجود کا یعین ہے'

ده کتے میں کہ:

در ممكن نبيل كداك مصديون مبلے ان لوگوں ميں قانون جاكدادنے قائل ذكرتر في نه كرلى مو،اس بات كى طرف اشاره كافى ہے، كه قريش بين المما لك نوعيت كاعظيم الشان كارواني وتجارتی کاروبارکرتے تھے،اورخان کعبے عج کےسلیلے میں میر (غلدرسانی) خفارہ (بدرقہ) کی عظیم خدمات انجام دی جاتی تھیں، زرقی اورآب رسانی کے بوے بوے مرحلے طے کئے جاتے سے ، ادرمدینہ، جوک، اور الیمامہ، وغیرہ کے خلتانوں میں مختلف تنم کے ذرقی معاہدے ہوا کرتے سے ، اورمدینہ، جوک، اور الیمامہ، وغیرہ کے خلتانوں میں مختلف تنم کے ذرقی معاہدے ہوا کہ سخے ، اس سے ظاہرہ کے کہم سے کم اسلامی قانونِ جا کداد کے ایک بوے جھے کے جراثیم اس آبادی میں مصرت محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) سے کافی ہیلے وجود میں آھے ہے۔

اس کے بعد ایک خطر ناک امکان کا ذکر کرکے خود ہی اس کو بے بنیا داور بے ثبوت قرار دیتے ہیں:

(۲) دوسری بات بیہ کے حضور اکرم سلی اللہ علیہ وسلم دوبار کے علاوہ بھی عرب سے باہران علاقوں میں تشریف نہیں لے گئے جورومی حکومت کے ذریکیس تنے اور بید دوبار بھی سفراس انداز میں ہوا کہ روی قوانین سے استفادہ کا تصور بھی نہیں کیا جاسکتا ہے، (۱) ایک بار اپنے بچا انداز میں ہوا کہ روی قوانین سے استفادہ کا تصور بھی نہیں کیا جاسکتا ہے، (۱) ایک بار اپنے بچا ابوطالب کے ہمراہ بارہ (۱۲) سال کی عمر میں شام کا سفر کیا، (۲) اور دوسری بار پچیس (۲۵) سال کی عمر میں شام بی کا سفر کیا۔ (۲)

مران دونوں اسفار ہیں آپ کے ہمراہ خالص عرب لوگ تھے، جوروی قوانین سے قطان ناواقف تھے، پھرآپ بھرہ بی ہے دونوں بارواپس ہو گئے، اور بھرہ ہیں بھی آپ کا قیام مرف چھ دنوں کے لیے دہا، جس ہیں بالکل یم کمن نہیں کہروی قانون پرآپ نے دسترس حامل کرلی ہو، پھر دنوں کے لیے دہا، جس ہیں بالکل یم کمن نہیں کہروی قانون پرآپ نے دسترس حامل کرلی ہو، تاریخی طور پریہ ہرگز فابٹ نہیں کیا جاسکتا کہ آپ نے قیام بھرہ کے دوران کسی ردی قانون داں سے طلاقات کی ہو، اوراس سے بچھاستفادہ کیا ہو، یا آپ کے ساتھ کسی ردی عالم نے عرب تک کا سفر کیا ہو، یا آپ کے ساتھ کسی ردی عالم نے عرب تک کا سفر کیا ہو۔ سیادت کے نقط نظر سے ہوا تھا، اور دوسر انتجارتی اغراض کے تحت سیروسیاحت کے نقط نظر سے ہوا تھا، اور دوسر انتجارتی اغراض کے تحت ۔

(۳) ای طرح به پهلوبهی بهاد سرا منے د به تا چا می که حضورا کرم سلی الله علیه و کلم ای تے ،

آپ کھنے پڑھنے پرقادرنہ تھے ،اس کی شہادت خود آپ کو پیدا کرنے اور دسول بتانے والا دیتا ہے۔

وماکنت تتلو من قبل من کتاب و لا تخط می بیمینک اذا لارتاب المبطلون. (۱)

تسرجمه: "اورآباس بہلےنہ کوئی کتاب پڑھتے تھے اور نہا ہے ہاتھ سے لکھتے تھے، جب بی توباطل برست لوگ شک کرتے"

پھرآ خرید کیوں کرممکن تھا کہ آپ نے رومی قوا نین کا مطالعہ کیا ہو، اور اس سے گہری واقفیت حاصل کرلی ہو، اگر آپ پڑھے لکھے ہوتے ، تو کسی درجہ میں اس شک کی گنجائش بھی تھی ، لیکن اگر آپ پڑھے ہوئے تو نیادہ عربی درجہ میں اس شک کی گنجائش بھی تھی ، لیکن اگر آپ پڑھے ہوئے تو نیادہ سے نیادہ عربی دیادہ عربی دیادہ عربی دیادہ عربی دیادہ عربی خور پڑا بت ہے، کہ اس وقت تک رومی قانون کی کسی مستجد ہوتا، جب کہ میہ بات تاریخی طور پڑا بت ہے، کہ اس وقت تک رومی قانون کی کسی کا ب کاعربی میں ترجمہ نیس ہوا تھا۔

(۷) ایک بات خور کرنے کی میجی ہے کہ اگرا پر دمی قوانین سے واقف ہوتے ، تو آپ کی وی کے بارے میں جا بلین عرب کو یہ کہنے میں دیر نہائی کہ یہ جو پچھودی کے نام سے سناتے (۱) محکموت : ۴۸ یں بیسب دوی قانون کے اجراء ہے، جس کو بیر بی میں قطیل کردیتے ہیں، مرآپ کر کی نے بید الرام نہیں لگایا، جبکہ آپ کی زعدگی کا یک ایک لیے اللہ الل مکہ کے سامنے تھا، اور آپ کو فلست دینے کے الرام نہیں لگایا، جبکہ آپ کی نتائش میں رہتے تھے، انہوں نے آپ کو شاعر، مجنون، اور کا بمن سب پھی کہا جس کا دفاع رب کا نئات نے کیا۔

فلااقسم بسما تبصرون ومالاتبصرون انه لقول رسول كريم وماهو بقول شاعر قليلًا ماتؤمنون ولابقول كاهن قليلًا ماتذكرون تنزيل من رب العالمين. (١)

تسرجمه: "پین بین بین می کھا تا ہوں ان چیز دل کی بھی جوتم دیکھتے ہو، اور ان کی جنہ یں تسرجمہ: "پین بین میں ملائے کا قول ہے، کی شاعر کا قول ہے، تم لوگ کم ہی جنہ میں دیکھتے ہے ایک رسول کریم کا قول ہے، کی شاعر کا قول ہے، تم لوگ کم ہی اور کہ ہے ہو، میدب العالمین کی ایمان لاتے ہو، اور نہ میر کی کا بمن کا قول ہے، تم لوگ کم ہی غور کرتے ہو، میدب العالمین کی طرف سے نازل شدہ کلام ہے"

مرآپ پردوی قانون سے استفادہ کرنے کا الزام آپ کے عہد میں کی نے نہیں لگایا۔

# (۲) روم کے مدارسِ قانون تاریخی حقائق کی روشنی میں

بعض متنشرقین کہتے ہیں کہ جب مسلمانوں نے رومی علاقوں کو فتح کیا، اس وقت ان علاقوں میں بہت سے اسکول اور مدارس قائم سے، جن میں رومی قوا نین کی تعلیم دی جاتی تھی، خصوصا میروت اور اسکندرید کے مدارس کا بڑا اثر تھا، ہزاروں کی تعداد میں شامی ومصری طلباء ان میں تعلیم حاصل کرتے ہے، وران کے اثرات حاصل کرتے ہے، وران کے اثرات مومی علاقوں میں موجود رہے، انہی آثار سے اسلامی علاء وفقہاء نے فائدہ اٹھایا اور رومی قوا نین کا بیشتر حصہ اسلامی قوانین میں معظی کرلیا۔ (م)

(۱) مگریدولیل بھی تاریخی حقائق سے ناواقفیت پر بھی ہے، اس کیے کہ جدیدوقدیم تمام مؤرضین بیشلیم کرتے ہیں کہ شہنشاہ جسٹی نمین نے ۱۹ریمبر سام و کوایک قانون جاری کیا تھا، جس میں تمین بدارس کو چھوڑ کررومی قانون کے تمام اسکولوں کو بند کرنے کا تھم دیا حمیا تھا، اور وہ تمن بدارس جن کا استثناء کیا حمیا تھاوہ ہے۔

(۱) مدرسته بیروت (۲) مدرسته تنطنطنیه (۳) مدرسته روما (۱)

ا- اسكندريه كامدرسه جس كے بارے ميں دعویٰ کياجاتا ہے که اس مدرسہ سے اسلامی فقہاء نے بہت فائدے اٹھائے تھے، وہ بھی اس قانون کی رو سے بند کر دیا گیاتھا، جب کہ معرکو مسلمانوں نے اس کے ایک صدی بعد اس ایم میں فتح کیا۔ (۲)

پھریہ کیوں کرممکن ہے کہ مدرستہ اسکندریہ کے اثر ات ایک صدی بعد تک باتی رہیں۔

۲- اور اسکندریہ کا مدرسہ اس لیے بھی زیر بحث نہیں آسکتا کہ یہ مصر میں واقع تھا، جب کہ مصر میں کی مشہور ند جب کی نشو و نمانہیں ہوئی، حضرت امام شافع آ اپنے آخری دور میں مصر ضردر تخریف کے گئے، مگر اصول و کلیات وہ مجاز اور عراق سے لے کرگئے تھے، اس لئے ان کے ند جب جدید پر بھی رومی قوانین کے اثر ات (اگر بالفرض باتی بھی ہوں تو) نہیں پڑسکتے تھے، تاریخ میں حضرت لیٹ بن سعد کا ذکر بھی مات کے دہ بھی مصری میں تھے، مگر ان کا ند جب ان کے ساتھ ہی ختم ہوگیا ، اس لیے اے بھی موضوع بحث بنایانہیں جاسکتا۔

(۲) مرست بیردت اگر چه ۱۳۸ میلی بین کے قانون کی زدیم نہیں آسکاتھا،
کمر بیرال یو نیورٹی میں قانون کے ایک فرانسی پروفیسر کو آیمنا کے بقول تاریخی طور پر بیات ثابت کے بھر کو آیمنا کے بقول تاریخی طور پر بیات ثابت کے بھروت میں آئے جس سے پوراشپر تقریباً سمار موگیا تھا، اورای کی زدمیں بیروت کا مدرسہ بھی آگیا تھا، چنا نچراھیء کے بعد مدرستہ بیروت قدرتی امباب کے تحت بھیشہ کے لیے بند ہوگیا۔(۱)

<sup>(</sup>١) تلين الشريدة الاسلامية :٩٢ (١) الكامل لا بن افير: ج٢ ر٢٩ (٣) تطبيق الشريدة الاسلامية في البلاد العربية :٩٢

اس حادثہ کے تقریباً پون صدی بعد السائے مطابق ۱ مطابق الم اسلامی مفتوحات میں داخل ہوا، جب تک کہ اس مدرسہ کے نیچ کھی اثرات بھی ایک ایک کر کے ختم ہو چکے تھے،اس لیے فقہ اسلامی کے اس سے متأثر ہونے کا کوئی امکان بی نہیں روجا تا۔(۱)

اطالوی محقق ڈاکٹر نال لینو نے بھی اپی تحقیق میں بیٹابت کیا ہے کہ اسکندریہ اور بیروت کے مدارس اسلامی فتو حات سے ایک صدی پہلے بند ہو چکے تھے۔ (۲)

(۳) مدر مقطنطنیہ دوسرے نمبر کامدر سرقیا، جوجشی نین کے عہد میں بھی بند نہیں کیا گیا تھا، بلکدہ اس کے بعد بھی کافی دنوں تک جاری رہا، گراس مدر سے قانونی استفادہ کا سوال اس لیے پیدائیس ہوتا، کہ قسطنطنیہ کی فتح سرت ایا ہوں ہوئی، ادراس دفت تک اسلامی فقہ کی تدوین تقریباً ممل ہوچکی تھی، اور فدا ہب اربعہ کی کتابیں منظر عام پرآ چکی تھیں، دہی ہے بات کہ شاید فتح سے قبل ہی مسلمان علیاء نے اس مدر سہ میں داخل ہو کر استفادہ کیا ہو، تو یہ امکان بعید ہے، جس کے لیے کوئی شوس علمی بنیاد پیش نہیں کی جا کتی، جبکہ یہ بات یقین کے ساتھ معلوم ہے کہ اس دفت اسلامی ممالک اور غیر مسلم ممالک ہردفت جنگ کے ماحول میں رہتے تھے، خاص طور پر رومیوں اور مسلمانوں کے درمیان شدید کشیدگی پائی جاتی تھی، جس کے دہتے ہوئے ایک دوسرے سے اور مسلمانوں کے درمیان شدید کشیدگی پائی جاتی تھی، جس کے دہتے ہوئے ایک دوسرے سے استفادہ کا تصور مکن نہیں۔

(۳) مرستروما من الرجون كى بات كى فينيس كى ،اس ليے كه تاریخ كے كى امكانى پہلو سے بھى اس كى تائيد نه جوتى تقى۔

#### (٣) اسكندرى لائبرى كى حقيقت

بعض حضرات کا دعویٰ ہے کہ اسلامی فقہاء نے اسکندریہ کی اس عظیم الثان لا بسریری سے فائدہ اٹھایا،ادرقانون پرکھی ہوگی اس میں موجود متحدد کتابوں کا مطالعہ کیا، جو بعد میں ضلیفۃ السلمین

حضرت عمرابن الخطاب معظم مصمرك كورز حضرت عمروابن العاص في نذرا تش كروادي تقي مربه بات بھی تطعی طور برغلط ہے ،اس لیے کہ مصر کی فنخ کے دفت وہاں اسکندر یہ کی کو کی لا برری موجود نقی ، کتب تاریخ سے پید چاتا ہے ، کہ مکتب اسکندریہ کے تحت دولا برریاں تھیں۔

(۱) مكتبة الام

(٢) مكتبة الوليدة، جس كادوسرانام "مكتبة المحقف" بمجى تھا۔

مكتبة الام حضرت عيسى عليه السلام سے اثر تاليس سال قبل قيصرروم كولوس كے ماتھوں جلا ديا كيا تها، اورمكتبة الوليده كوخود مسيحيول ني الاله على خاكستركر ديا، ال طرح مصر كي بيد دنو ل عظيم لائبرىريال اسلامى فتوحات سے صديوں پہلے خودسيجيوں كے ہاتھوں برباد ہو چكي تھيں۔

تاریخی طور پراسکندر میکتب خاند کی حقیقت میرے کہ اسکندر میرجواب مصر کا ایک آباد شہر ہے بطلموسيول كادارالسلطنت تقاجم هريس اسكندرك جانشيس اس خاندان كايبهلا بادشاه بطليموس موطرتها، میملم دوست بادشاہ تھا،اس نے ۲۸۵ ق مشام میں وفات پائی،اس کے علم سے اسکندریہ میں ایک کتب خانہ کی بنیاد ڈالی گئی، جس میں بونانی کتابوں کے علاوہ ان کتابوں کے تراجم کا بھی ذخیرہ تھا جو اسكندر الباني كے حمله وارس كے وقت يونانيوں كے ہاتھ لكي تھيں، سوطر كے جانشينوں ميں بطليموں فلادلف ( كريم ق م ) نے اس كتب خانه كاحد سے زيادہ اجتمام كيا، اس كے بعد ديگر شاہان بطلیموں بھی اس میں برابر اضافہ کرتے رہے، اسلامی مؤرخین کے بیان کے مطابق پینتالیس ہزارایک سومیں (۱۲۰هم) کتابوں سے بیکتب فاند معمور تھا۔(۱)

یور پین تاریخول کی شهادت کی بناپر میدکتب خاند سات (۷) لا که کما بول کاخزاند تها،اس کی پہلی مرتبہ بربادی جولیس میزر کے ہاتھ سے ہوئی، میزر نے جب اسکندرید کا محاصرہ کیا تواس کتب خانہ کا بہت بڑا حصہ جل گیا،کیکن شاہ پرگالیس نے کلیو پیڑا کو جومصر کی آخری بطلیموی شاہزادی تھی، اپنا كتب خانداسكندريدك كتب خاندك ليع ديدياءال طرح سعدوباره ميكتب خاندآ بادمواء بيكتب خاند

(۱) اخباراتكما لِلقفطي: ١٧ ١٣ رمطبوء معر

سپراپیل میں رکھا کیا تھا، جو بت پرست مصری اقوام کا بیکل تھا اور قام میں عیسائی بادشاہ تھوڈو سیس سے تھم سے تھیافلیس نے جواسکندریہ کا ایک متعصب پٹیریارک تھا اس بیکل کوڈھا کر کنیسہ بنادیا، جس کے ساتھ بیکت خانہ بھی برباد کردیا گیا۔(۱)

اسکندر سے لائبریری کے بارے میں حضرت عمرو بن العاص کے ہاتھوں جلائے جانے کی ہات محض ایک بے بنیا دالزام ہے۔

(۱) اس لیے کہ پہلی بات تو یہ ہے کہ جن قدیم مؤرخین نے مصر کی تاریخ لکھی ہے،ان میں ہے کسی نے بھی کتب خانہ جلانے کا ذکر نہیں کیا،اگرا تنا اہم واقعہ رونما ہوا ہوتا، تو نامکن بات تھی کے حقیقت پیند مورخین اس کا ذکر نہ کرتے۔

اس تحقیق کی روشی میں یہ بات سمجھ میں آتی ہے کہ مسلمانوں پر یہ گھناؤ نا الزام دراصل تیرھویں صدی عیسوی کی صلبی جنگوں کی پیدادار ہے، ادر تاریخ کے طالب علموں مخفی نہیں ہے کہ تیرھویں صدی عیسوی بورپ اور مسلمانوں کے مابین شدید کشیدگی کا دور ہے، اس موقعہ پراگراال بورپ کی جانب سے ایسے یااس ہے بھی بدترین الزامات لگادیئے جا نیس تو کوئی تعجب کی بات نہیں، بورپ کی جانب سے ایسے یااس سے بھی بدترین الزامات لگادیئے جا نیس تو کوئی تعجب کی بات نہیں،

<sup>(</sup>١) چيبرس انسائيكوپيژيالفظ اسكندريه بحواله اسلام اورمنتشر قين ج٥٦٥ مطامه سيدسليمان ندوي

<sup>(</sup>٢) تطبيق الشريعة الاسلامية في البلادالعربية :٩٢

فرض اس کا آغاز تومنی روهل کا نتیجہ تھا، گر بعد کے مورضین نے اس کو حقیقت مجھ کرائی کتابوں میں ایک واقعہ کی حیثیت سے درج کردیا۔

ورندمعروا سكندریه کے خاص حالات پر بہت کی تمایل لکھی گئیں، کمی جس اس واقع کاؤکر نہیں ہے، مثلا (۱) خطط معرلا بی عمرالکندی، (م ۲۳۲ه) (۲) کشف الممالک لابن شابین (م ۲۸۵ه) (۳) کاریخ معرلا بی عمرالحین العونی (م ۲۳۷ه) کاریخ معرلحمد بن عبدالله (م ۲۳۸ه) الموی (م ۲۸۵ه) (۲) کاریخ معرلحمد بن عبدالله (م ۲۳۸ه) الموی (م ۲۵۰ه) در کاریخ معرلفظ بالدین الحکی (م ۲۵هه) (۹) کاریخ معرلفظ بالدین الحکی (م ۲۵هه) (۹) کاریخ معرلفظ بالدین الحکی (م ۲۳۱ه) (۱۱) کاریخ معرلفظ بالدین الحکی (م ۲۳۱ه) (۱۱) کاریخ معرکفی الموریخ (۱۲) کاریخ معرلا بی وقی تعلق (م ۲۹۱ه) الموریخ (۱۲) کاریخ معرفی الاملام (۲۱) کاریخ معرفی (۱۱) کاریخ معرلا بی الموریخ (۱۲) کاریخ الموریخ (۱۲) کاریخ معرفی الاملام (۲۱) کاریخ معرلا برائی الموریخ (۱۲) کاریخ معرلا برائی الموریخ (۱۲) کاریخ معرلا برائی مین وصیف، (۲۲) جوابر الاحوام (۲۲) بوابر الافاظ ولیموری (۲۲) بالمواعظ والاعتبار للمقریزی (۲۲) جوابر الافاظ (۲۲) کاریخ معرلا برائی معرلا بن عبدالکم

اگرچکہ بیتمام کتابیں آج دستیاب ہیں ہیں، لیکن زمانہ بعد کی متعدد تصانیف ایسی موجود بیں جن بیں ان تمام قدیم کتابوں کی روایات جمع کردی گئی ہیں، مثلاً حسن المحاضر ةللسيوطی، جس کے دیباچہ میں خودسیوطی نے لکھا ہے کہ میں نے اٹھا کیس تاریخیں دیکھیں، اوران سے بیہ کتاب تیار کی، سب سے مفصل اور بسیط المواعظ والاعتبار بذکر الخطط والا خار ہے، جومقریزی کی تصنیف ہے، اور جس میں مصرداسکندریہ کے متعلق ایک ایک جزئی واقعہ کا احاطہ کیا گیا ہے، ان میں ہے ک

ان تصنیفات کے علاوہ اور تشم کی تصنیفات مثلاً جغرافیوں، سفر ناموں، بیوگرافیوں میں اس واقعہ کا ذکر ضمناً آسکتا تھالیکن کہیں اس کا نام ونشان ہیں ہے۔ اوربڑی بات توہ ہے کہ خود عیمائی قدیم تاریخوں میں اس کا پیۃ نہیں ہے، بورنیس (م،۹۲۹ء) جود ہو ہی مدی عیم کی ساکندر یہ کا بطر بتی تھا، اس نے اسکندر یہ کی فتح کا حال تفصیل ہے لکھا ہے، ای طرح '' لکین' جو واقعہ مفروضہ کے تمن سو (۴۰۰ ) برس بعد تھا، لین ابوالفرج ہے دسو (۲۰۰ ) برس پہلے، اس نے تاریخ مصر خود مصر میں رہ کر لکھی اور اسکندر یہ کی فتح کے حالات نہایت تفصیل ہے لکھے، لیکن ان دونوں کتابوں میں بھی اس واقعہ کے متعلق ایک حرف بھی نہ کورنہیں ہے، جب کہ بید دونوں انتہائی متعصب عیمائی ہیں، ان کے بارے میں کمی تم کی جا بنداری کا تصور بھی نہیں کہ جب کہ بید دونوں انتہائی متعصب عیمائی ہیں، ان کے بارے میں کمی تم کی جا بنداری کا تصور بھی نہیں کر سے تھے، چنا نچ انصاف بہند مغربی مشل گئیں، کر ایل وغیرہ نے اس داقعہ کے باصل ہونے کے لیے عمو آاس سے استدال کیا ہے:

ای طرح پورپ کے بوے بوے نامور مصنفین اور مورضین نے تشکیم کیا ہے کہ یہ کتب خانہ اسلام سے قبل برباد ہو چکا تھا، ''موسیور بنان' جوفرانس کامشہور عالم ہے، اس نے ایک دفعہ بونیورٹی میں ''اسلام اورعلم'' کے عنوان پر لکچر دیا تھا، یہ لکچر دسالہ کی صورت میں ۱۸۸۱ء میں پیرک سے شائع ہوا، اگر چیکہ یہ لکچر مسلمانوں کے خلاف نہایت تعصب آمیز تھا، اوراس نے ثابت کرنے کی کوشش کی تھی کہ اسلام اور علم بھی جمع نہیں ہو سکتے ، تا ہم اس متعصب شخص نے بھی کتب خانہ اسکندر یہ کے متعلق بیالفاظ کے ہے۔

''اگر چہ بیہ بار بار کہا گیا ہے کہ عمرو نے کتب خاندا سکندر بیکو ہر باد کرادیا، کیکن سیجے نہیں ، کتب خانہ ند کوراس زیانہ سے پہلے ہی ہر باد ہو چکا تھا''

پھر ابوالفرج وغیرہ نے جس طرح ہے اس داقعہ کوبیان کیا ہے دہ واقعہ انسانہ معلوم ہوتا ہے، ابوالفرج لکھتے ہیں کہ:

"اوراس زمانہ میں عربوں میں بحی نحوی جو ہماری زبان میں غرماطیقوس کے لقب سے مقب رہوا، وہ اسکندریہ کارہے والا تھااور لیقونی عیسائیوں کاعقبدہ رکھتا تھا، اور سادری

کے عقیدہ کی تائید کرتا تھا، پھر عیسائیوں کے عقیدہ تثلیث سے منظر ہوا، اس پر مصر میں تمام پاوری جمع ہوئے، اور اس سے درخواست کی کہ اس عقیدہ سے بازآئے، اس نے نہ مانا، اس پر پادر بول نے اس کا درجہ کم کردیا، وہ بہت دنوں تک زندہ رہا ہا بہاں تک کہ حضرت عمر دبن العاص نے اسکندر بیکو فتح کیا، دہ (حضرت) عمر ق کے پاس حاضر ہوا، حضرت عمر داس کی لیافت سے واقف ہو چکے تھے، انہوں نے اس کی بہت عزت کی ، اور اس سے وہ فلسفیانہ مباحث سے جن سے اہل عرب واقف نہ مصاحب بنالیا اس کو کہ آن جدا نہیں کرتے تھے۔ مصاحب بنالیا اس کو کہ آن جدا نہیں کرتے تھے۔

ایک دن کی نے حضرت عمرہ ہے کہا کہ اسکندریہ کی تمام چیز ول پرآپ کا قبضہ ہے، ان میں جو چیز یں آپ کے مطلب کی نہیں ہیں ، اس پر خوچیز یں آپ کے مطلب کی نہیں ہیں ، اس پر زیادہ استحقاق تو ہم لوگوں کا ہے، حضرت عمرہ نے پوچھا وہ کیا چیز یں ہیں؟ بچی نے کہا فلفہ کی وہ کتابیں جوشاہ کی کتب طاقوں میں ہیں، حضرت عمرہ نے فرمایا اس معاطم میں امیر الموشین حضرت عمر من الخطاب کی اجازت کے بغیر کوئی تھم نہیں دے سکتا، حضرت عمرہ نے دکر کیا ہے اگر وہ خدا کی حضرت عمر بن الخطاب کی دوخواست کی اطلاع حضرت عمر بن الخطاب کو دی، وہاں ہے جواب آیا کہ جن کتابوں کا تم نے ذکر کیا ہے اگر وہ خدا کی کتاب کے ہوئے ان کی کوئی ضرورت نہیں، اور اگر ان کے مضامین خدا کی کتاب کے ہوئے ان کی کوئی ضرورت نہیں، اور اگر ان کے مضامین خدا کی کتاب کے ہوئے مان کو براوکر ناشروع کرو، حضرت عمر و بن العاص نے ان کتابوں کو اسکندر یہ کے حاموں میں تقسیم کرنا اور ان کو جلوانا شروع کیا اور وہ چے ماہ میں جل کرختم ہوئیں ، سوجو بچے ہوااس کون کر تجب کرو۔(۱)

سب سے پہلے ''گبن'' (جومغربی مؤرخین میں ناریخ کے طرز خاص کا بانی ہے ) نے اس واقعہ کی اصلیت کا انکار کیا، اوراس کی گئی وجوہات ذکر کیس، ان میں ایک پنتی کہ ابوالفرج اس زیر بحث واقعہ کے پانچیو (۵۰۰) برس بعد پیدا ہوااس لیے اس کی شہادت کا اعتبار نہیں۔(۲)

<sup>(</sup>۱) تاریخ مخضرالدول مصنفه ابوالغرج مطبوعه کندن: ۳ سرم ۱۸۱ تا ۱۸۱ مضمون علامه بی جهم را ۱۱

ہ کھراگر بفرض محال حضرت عمر و بن العاص نے کتابیں عمام میں جلنے کے لے بجوادیں بقرحام والے تمام کے تمام عیسائی تھے، وہ کتابوں کو بچا سکتے تھے، اس لیے کہ حضرت عمر و بن العاص نے اس کے بعد اسکندریہ میں چھ ماہ تک قیام بھی نہیں کیا تھا کہ ان کی بازیرس کا ڈر ہوتا۔

ہے انسائیکلوپیڈیا آف برٹانیکا ہیں بھی اس واقعہ کومن افسانہ قرار دیا گیاہے، اس لیے کہ مصرییں اس وقت جار ہزار تھام سے، پھرا کیک کتب خانہ کا جار ہزار تھاموں ہیں تقلیم ہونا، جہ مہینے کہ کتب خانہ کا جار ہزار تھاموں ہیں تقلیم ہونا، جہ مہینے کہ کتابوں کا جلتے رہنا، اور ایندھن کے کام آنا افسانہ کے سواکیا ہوسکتا ہے؟ آخر ہرتھام کے جھے میں کتنی کتابیں آئیں کہ چھے ماہ تک ایندھن کی ضرورت نہیں پڑی، استغفر المله۔

کے کاغذ پرکھی جاتی تھیں، جوایندھن کا کام نہیں ہوئے کے کاغذ پرکھی جاتی تھیں، جوایندھن کا کام نہیں دے سکتے تھے۔

ان تمام شوامدے کتب خانہ کا قصہ محض فرضی ٹابت ہوتا ہے۔ (۱)

ہے۔ مسر ہٹر نے اپن تعنیف ''فتح معر' میں اس واقعہ کے بے اصل ہونے کی ولیل میدوی ہے کہ اس روایت کا ہیرو'' ہے، اور اس کا وجود اس عہد میں تاریخی اسناد کے بالکل مخالف ہے، عربوں کے مصر فتح کرنے ہے پہلے وہ مرچکا تھا، اگر اس عہد میں اس کی موجود گل تسلیم کی جائے ہے، عربوں کے مصر فتح کرنے ہے پہلے وہ مرچکا تھا، اگر اس عہد میں اس کی موجود گل تسلیم کی جائے تو اس کی عرب الله میں مضمون کھا اور اس فتم کے بے بنیاد الزامات کی خوب دھیال ارائی میں مضمون کھا اور اس فتم کے بے بنیاد الزامات کی خوب دھیال ارائی سے رہا کہ میں مضمون کھا اور اس فتم کے بے بنیاد الزامات کی خوب دھیال ارائی سے رہا

(٢) اسلام اورمستشرقين علامه سيدسليمان ندوى: ج٥٨٥١

قیمتی سر مایی تھا تکرہم دیکھتے ہیں کہ اس سلحنامہ ہیں اسکندر میلائبریری کا کوئی اشارہ بھی موجود نہیں ہے۔ فتوح البلدان ، جم البلدان ، این اشیر، تاریخ این خلدون تمام کما بوں میں معاہدہ کی پوری تفصیلات کھی گئی ہیں ، ان میں اس لائبریری کا کوئی ذکر نہیں ہے؟

### (۴) اسلامی مفتوحات میں رومی عدالتیں:

ایک دلیل بیپیش کی جاتی ہے کہ رومی علاقوں میں اسلامی فتو حات کے دفت رومی عدالتیں موجود تھیں، جن میں رومی قانون کے مطابق فیصلے ہوتے تھے، اور بیعدالتیں فتح اسلامی کے بعد بھی قائم رہیں، ان کے اثرات اسلامی قانون پر پڑے، اس لیے کہ انہی دنوں قانونِ اسلامی کی تدوین کا کام بھی جاری تھا۔(۱)

محربیدلیل بھی مختلف وجوہات سے باطل ہے۔

(۱) کیلی بات توبہ ہے کہ فتح اسلامی کے عہد کی تمام متند تاریخیں اس بارے میں خاموش ہیں، کہ رومی عدالتیں بھی وہاں موجود تھیں ،اگردومی عدالتیں وہاں موجود ہوتیں ، تومتند تاریخوں میں ان کاذکر ضرورہوتا ....... چنا نچہ ڈاکٹر نال لینوجنہوں نے اس موضوع کا بری منجیدگی کے ساتھ مطالعہ کیا ہے، انہوں نے اپنی کتاب ''مشر تی قوانین'' میں تاریخی طور پراس کے متعلق مختلف موالات اٹھائے ہیں، اور بڑے اچھے فلسفیانہ انداز ہیں اس دلیل پر ریمارک کیا ہے، وہ لکھتے ہیں:

"جس وقت عربول نے فلطین وشام پر تسلط قائم کیا، اس وقت وہاں کے نظامہائے عدالت کی واقعی حالت کیا تھی؟ اور بہت سے مقامات پروہ اہل کلیسا کے سپر زئیں ہو چکے تھے؟ اور بہت سے مقامات پروہ اہل کلیسا کے سپر زئیں ہو چکے تھے؟ اور جم کو معلوم ہے کہ مشرق میں یہ لوگ قانونی مسائل سے گئی کم واقفیت رکھتے تھے، اور کیا عربی تا اور بی عربی است واضح نہیں ہوتی ؟ کرجر بی تملے شروع ہوتے ہی تقریباً تمام برنطینی اور کیا عربی تاریخوں سے یہ بات واضح نہیں ہوتی ؟ کرجر بی تملے شروع ہوتے ہی تقریباً تمام برنطینی

<sup>(</sup>١) المدخل لدوارة الشريعة الاسلامية : 20

سوری اور عدالتی مجسٹریٹ جو قانون کے واحد هیتی واقفکار سے، ملک چیوڈ کر بھاگ کے سے،اس
کا پہناس واقعہ سے چلنا ہے کہ شہروں کی اطاعت اسقفوں کے توسط سے ہوتی رہی بہ شوری افسروں
کے توسط نہیں، جو فرار ہو چیا ہے وزیر بحث مسئلے میں ان سوالات کو بڑی اہمیت حاصل ہے، کین
ایک اور مکتہ ہے، جس پر مختصر طور سے تو جہ منعطف کرانے کی ضرورت ہے ۔۔۔۔۔ وہ یہ کہ اسلامی
قانون کے روی قانون سے استفادہ اور ان دوتوں کے باجمی تعلقات پر جتنی بحثیں ہوئی ہیں، ان
میں ضمنا یہ چیز پیشکی فرض کر لی جاتی رہی ہے کہ پر انافظام عدل گستری عربی فتو حات کے بعد بھی ایک
سو(۱۰۰) برس تک با قاعدہ طور پر جاری وساری رہاتھا، اور سے ممالک غیر سلم رعایا کے متعلق اس
سے استفادہ کرتے رہے تھے، جو واقعہ کے مطابق نہیں ہے۔ (۱)

و اکثرنال لینوکی اس تحریرے بنیادی طور پر تین با تنی ثابت ہوتی ہیں:

- (۱) اولأبية ابت بى نبيس كه اسلامي فتح كووت به عد التيس باقى تعيس -
- (۲) اوراگر باتی بھی تھیں ، تو دہ اپنی اصل حالت میں نہیں تھیں ، وہ محل کھو کھلی عدالتیں تھیں ، وہ محل کھو کھلی عدالتیں تھیں ، جہاں کوئی فیصلہ کے لیے نہیں جا تا تھا، عملاً فیصلہ کا اختیار ند ہی گروہ کے ہاتھ میں جا چکا تھا، اور لوگوں کا اعتماد بھی اس گروہ پر تھا۔
- (۳) تیسری بات بیہ کے کشوری اور عدالتی مجسٹریٹ اسلامی فتو حات کی خبر سنتے ہی فرار ہو گئے تھے، ان میں کوئی بھی روی قوانین سے فرار ہو گئے تھے، ان میں کوئی بھی روی قوانین سے واقفت ندر کھتا تھا۔
- (۳) ایک اور بات جوڈ اکٹر نال لینونے بوے کام کی کہی ہے، کہ آگر بالفرض مسیحیوں کا پیفاط دعویٰ مان بھی لیا جائے کہ رومی عدالتیں اسلامی فتق حات کے بعد بھی بدستور کام کرتی رہیں، تو کا پیفاط دعویٰ مان بھی لیا جائے کہ رومی عدالتیں اسلامی قاتون سازی میں ان سے رہنمائیاں حاصل کرنا مشکل تھا، اس لیے کہ فتق حات کے بعد بھی مسلمانوں اور مسیحیوں کے راستے عملاً مختلف رہے اور ان

<sup>(</sup>۱) تحريرات نال لينو بشرق قوانين جلد جهارم ، ترجمه دُا كُرُحميداللَّهُ بيرَل

کورومی عوام سے ان کے معاملات کے بارے میں کوئی دلچیسی نیتمی، دونوں کے راستے مس طرح مخلف تنے؟ وہ انہی کی زبانی سنیئے:

"أكروه بيه غلط مفروضه مان ليس كه اسقفو ل اور ربيول كي عدالتيس با قاعده كاركذارهمين، (یا قاعدہ اس معنی میں کہ اسقف روی قانون کی مجے تعمیل کرتے رہے) تو ہمی عرب اس سے ملی استفاده نبيس كرسكت تنهى، اوران كامفادمشتر كه معاشي كارويار ي بعيمي وابسته نه تعاجس كي بنايرقانون جائداد كےسلسلے میں فاتح اينے مفتوحوں سے پچھسکھتے ، كيول كه فتوحات كے بعد عرصة درازتك عربوں نے صرف حاکمانہ فرائض ہے کام رکھا، لینی وہ صرف افسراورسیا ہی رہے، کسان تاجر اورزمیندارنہیں ہے، مصحیح ہے کہ سرکاری زمین فوجیوں کوبطور جام کیرعطا ہوتی رہیں، کیکن جا گیرکا عرب ما لک صرف اس پر قناعت کرتا تھا کہ عیسائی گماشتے اسے لگان ادا کرتے رہیں، اور جوزر می معاہدے مل میں آئے ،اوران کی بنایر جو جھڑے پیدا ہوتے تھے،ان میں فریقین عیسائی ہوتے تھے، اور پہلی صدی ہجری میں جب اسلامی قانون کی تشکیل ہورہی تھی ،اسلامی عدالتیں ایسے مقدموں کی ساعت نہیں کرتی تھیں،اورا گراتفا قاان ہےرجوع کیا بھی جاتا تو وہمقدموں کا فیصلہ اینے قوانین کی اساس مرکرتی تھیں،عیسائیوں کے قانون کی بنیاد پرنہیں،اس کے علاوہ جوز ماندز پر بحث مسئلے کے لیے اہمیت رکھتا ہے، اس میں نومسلموں کا کوئی قابل ذکر اثر ہی نہیں تھا، وہ صرف موالی کی حیثیت رکھتے تھے، اور عربوں سے کمتر خیال کئے جاتے تھے ،اور ان کو تضا کے عہدوں پر مامور نہیں کیا جاتا تھا، ال تاریخی حالات میں کوئی تعجب کی بات نہیں ہے، کہ عام ملکی نظم وستی کے ایک جز و کوچھوڑ کرروی قانون کا اثر اسلامی قانون کے بننے میں قابل ذکر ہوئی ہیں سکتا تھا۔(۱)

(۵) مسلمانوں کاروی عدالتوں ہے استفادہ کرنا اس لیے بھی مشکل تھا، کہ مسلمان فرجی طور پراپنے قانون کے پابند تھے، اور وہ نہ بہی شدت کے لیے جتنے اس دور میں مشہور تھے، استخ مسی دور میں نہیں رہے، مسلمانوں کو تھم دیا گیا تھا کہ:

<sup>(</sup>۱) تحريرات نال لينوجلد چهارم

ومن لم يحكم بما انزل الله فأولنك هم الظلمون. (۱)

قسرجمه: "اورجوالله كازل كرده شريعت كمطابق فيصله نذكرين مح، وه ظالم قرار يا تمين مح"

### (۵) اسلامی فقہاء برمختلف علاقوں کے اثرات

مستشرقین ایک بات یہ کہتے ہیں کہ چونکہ اسلامی علماء دنقہا وروم کے مختلف مفتو حہ علاقول مستشرقین ایک بات یہ کہتے ہیں کہ چونکہ اسلامی علماء دنقہا وروم کے مختلف مفتو حہ علاقول میں کھیل کئے تھے، اس طرح ہر نقیہ اپنے اپنے علاقے میں رائج رومی قانون سے متأثر ہوا، ان کی فضہیات پر رومی عرف و عادات کے گہرے اثرات پڑے اور رومی تصنیفات کے قواعد پر انہوں نے فخہیات بر رومی عرف و عادات کے گہرے اثرات پڑے اور رومی تصنیفات کے قواعد پر انہوں نے این قواندی نالہ درومی تصنیفات کے قواعد پر انہوں نے این قواندین کی بناؤالی۔ (۲)

- (۱) گریہ بات بھی کے مرکز ہوئے ہیں کہ کہ جن ملاقوں میں میا روفقہ میں کے ، وہاں روی توانین جاری تھے، اور روی قوانین کا واقف کار کوئی وہاں موجووتی پنہیں؟ جمر کذشیتہ منی ہے میں مکھے جکھے جیں ، کہ تاریخی طور پرروی قانون داں کوئی ان مفتو حد علاقوں میں موجود نہ تھا۔ (۳)
- (۲) دور ن بات میا که دول کی کسی کتاب کا عمر بی ترجمهاس وقت تک نہیں ہوا تھا، جیس کی سریں کتاب کا عمر بی ترجمهاس وقت تک نہیں ہوا تھا، جیس کہ جس کہ اس وقت کے علماء وفقہاء رومی قانون کی زبان سے واقف نہ تھے بچر استفاد و کی کیا شکل ہو کمتی تھی ؟۔
- (۳) اورا کر بالفرص انہوں نے پچھا خذکیا ہوتا ، تو تائیدیا تر دید کسی طور پراس کا ذکر ضرور کرتے ، جیسا کہ علاء ونقبها و نے مختف عوم مثل منطق وفلسفہ کو جب یونان وفارس ، اور ہندوستان سے کرتے ، جیسا کہ علاء ونقبها و نے مختف عوم مثل منطق وفلسفہ کو جب یونان وفارس ، اور ہندوستان سے لیا ، تو منطق وفلسفہ کی تمام تصنیفات میں ان کا ذکر کیا ، ان کے افکار وخیالات کا حوالہ دیا ، پھر آخر سے کیا ، تو منطق وفلسفہ کی تمام تانون میں روم سے استفادہ کرنے کے باوجوداس کا مراغ تک گئے ندویں ،

<sup>(</sup>١) ، كدة: ٣٥ (١) الدخل لدراسة الشريعة الاسلامية : ٥٥ (٣) فليفة التشريع في الاسلام: ٢٨٢

خصوصاً اختلاف رائے کے وقت کی فقیہ کوبھی قانون روما سے تائید یا تروید میں کوئی دلیل پیش کرنی چاہیے تھی ،گرہم ویکھتے ہیں کہ فقہی تمام اختلا فات میں فقہاء کی نگاہ کتاب وسنت ،آ ٹار صحابہ، اور اجماع وقیاس سے باہر نہیں جاتی ، روم کے کسی قانون کے ذکر سے فقہ کا پورا ذخیرہ خاموش ہے۔

(۳) چوشی بات بہ کہ اگر فقہاء نے با قاعدہ روی کتابوں سے استفادہ کیا ہوتا، تو ان کی کتابوں سے استفادہ کیا ہوتا، تو ان کی کتابوں میں مسائل کی ترتیب پرروی قانون کی کتابوں کی ترتیب کا اثر پڑتا، اور غیر شعوری طور پر اس کا پچھرنگ ضرور آجاتا، وہ ٹابالغوں، غلاموں، یا ملکیت اراضی کے مسائل کو ان مختلف ابواب میں ہرگزمنتشر نہ کرتے جہاں ان کے ملنے کا کوئی پور پی قانون داں گمان ہی نہیں کرسکتا، اور مسائل ربوا کوئیج وشراء سے متعلق نہ کیا جاتا، اور بقول آینو کے:

"اسلامی فقہ میں اس کی نہایت واضح علامتیں موجود ہیں، کہ اس کے ایک بڑے جھے کی تہ وین ستقل طور پڑمل میں لائی گئی ہے، اور بیتدوین میری رائے میں محض قانونی نظریات سے کہیں زیادہ ان تاریخی حالات کے باعث ہوئی ہے، جن میں مسلمانوں کے قانونی و ساجی اداروں نے ترقی کی۔ (۱)

### فقهاسلامي ميں حالات کی رعایت

(۵) علادہ ازیں اسلامی قانون کے مطابق فقہاء کے لیے قطعاً گنجائش نہیں تھی کہ دہ غیراسلامی قانون سے استفادہ کریں، البتہ ان برلازم ہے کہ دہ اپنے اپنے علاقے کے عرف وعادات، رسوم، دردایات کوقر آن وحدیث کے معیار پرجانچیں، اورکوئی تھم صادر کریں، اگر قرآن وحدیث میں دہ اجتہاد کریں، اورکسی معین تھم تک وصدیث میں دہ اجتہاد کریں، اورکسی معین تھم تک وصدیث میں دہ مسئلہ موجود نہ ہو، تو اسلامی اصول کی روشنی میں دہ اجتہاد کریں، اورکسی معین تھم تک پیو نیخ کی کوشش کریں، اس دفت میمکن ہے کہ اسلامی فقیہ کی ایسے تھم تک پیو نیخ ، جو قانون رد ما کے کسی جزید مشابہت رکھتا ہو، تھراس کو اخذ داستفادہ نہیں کہا جاسکتا، بلکہ یہ گوری تو ارد ہے کے کسی جزید مشابہت رکھتا ہو، تھراس کو اخذ داستفادہ نہیں کہا جاسکتا، بلکہ یہ گوری تو ارد ہے۔

جوعین ممکن ہے۔

ای طرح نقبها عکومیا جازت بھی ہے کہ وہ اپنے علاقے کے عرف وعادات کو اگر شری طور پر درست محسوس کریں تو اس کو جاری رکھ سکتے ہیں ، اور اس کا مدار وہ بنیا دی اصول ہے ، جونقہ کے بزے حصے پر چھایا ہوا ہے۔

العادة محكمة. (١)

اسی روشن میں متعدد نقبهاء نے رومی مفتوحات کے بعض رسم ورواج سے تعرض نہ کیا ہو،اوراس
کو بدستور جاری رہنے دیا ہوتو کوئی بعید نہیں ، گراس کو استفادہ نہیں کہا جاسکتا، اس کی نظیریں خود
عہد نبوت میں بھی ملتی ہیں، خود قرآن میں توریت دانجیل کے بعض احکامات نقل کئے گئے، اور باقی
ر کھے گئے ہیں، اورا کی درجن سے ذیادہ پینجبروں کا نام لے کرآخر میں تھم دیا گیا ہے:

فبهداهم اقتده،الآية

ترجمه: پسان كامدايت مايرچلو-

توریت وانجیل کی قانونی حیثیت قرآن نے تسلیم کی ، توان کے متعلق پیجمبراسلام کا بیطرز عمل بخاری اور ترفدی وغیرہ میں مردی ہے ، کہ اگر کسی بات کے متعلق آپ کوراست وتی نہ آتی تو آپ اہل کتاب کے رواج پڑمل کرنا پیند کرتے ، منداحد ابن ضبل میں ایک حدیث الل کتاب کے بارے میں مینقول ہے کہ:

يعمل في الاسلام بفضائل الجاهيلة (٢)

ترجمه: اسلام من زمان جالميت كى الحيى باتول رعل كياجا عكا-

ج جیے کن اسلام کے بارے میں کون نہیں جانتا کہ بیجا ہلیت سے چلا آر ہاتھا، اسلام نے مرف اس سے جاہلاند اور شرکاندر سیس حذف کردی ہیں ...... خوں بہا کے سو(۱۰۰) اونٹ کے بارے میں سب جانتے ہیں کے برالمطلب نے ایک کا جند کی تجویز پر تبول اور دائج کیا، اور اسلام نے بارے میں سب جانتے ہیں کے برالمطلب نے ایک کا جند کی تجویز پر تبول اور دائج کیا، اور اسلام نے

اس کوباتی رہنے دیا، اس طرح یہ بالکل ممکن ہے کہ فقہاء نے اپنے علاقے کے اثرات (بایں معنی)

قبول کئے ہوں، اور وہاں کے بعض روا جوں کوشر عاجا تر بیجھتے ہوئے جا تزرہنے دیا ہو، مثلاً طلیقہ ٹائی حضرت فاردق اعظم (۱۳ ھ ۲۳۳ ھ مطابق ۱۳۳۷ء) نے فتح کے بعد بابل اور عراق کے علاقے کے ساتھ جو برتاؤ کیا، وہ اسلامی قانون کے مطابق مفتوحہ ممالک میں اراضی کے مال گزاروں سے برتاؤ کرنے کا ایک نمونہ بن گیا، ای نظام مالکراری نے ایران سے چندا صطلاحیں مثلاً بھی لیس، مثلاً بھی المرابحہ کا ایک دوسرانام (دہیاز دہیا دواز دہ) گویا اس میں نقصان نہیں نفع ہوتا ہے، یا لفظ سے تبحہ (ہنڈی) جس کا کوئی عربی مترادف نہیں، یا پانی کے قواعد جوایے ممالک میں بنیادی ایمیت رکھتے ہیں، جہاں زندگی کا انحصارا آب یا شی پر ہو۔

اس طرح کی متعدد مثالیس تلاش کرنے پرال جائیں گی، اس لیے اس کا بہر حال امکان ہے کہ دوسرے علاقائی رواجوں کی طرح رومی رواجوں کا ایک حصہ بھی اسلامی فقہ میں آگیا ہو۔

### فقہاء کی اکثریت غیرر ومی علاقے میں

(۲) گروہیں بیسوال انجرتا ہے کہ جس عبدی ہم بات کررہے ہیں، وہ پہلی یادوسری صدی ہجری ہے، ہمیں تاریخی طور پر ویکھنا چاہئے کہ سب سے پہلے اسلام کا آغاز ججاز کے علاقے سے ہوا،
اس لیے قدرتی طور پر ججاز اور اس کے مضافاتی علاقوں کے رسم ورداج اور عرف وعادات اس میں موٹر ہو کتے ہیں، حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد بھی عرب کی مرکزیت قائم رہی، صحابہ کی بڑی تعداد عرب میں اور خاص طور پر مدینہ میں رہی، اور مدینہ کے فقہاء سبعہ کو جوشہرت حاصل ہوئی وہ اپنی جگہ ایک حقیقت ہے۔

ای طرح تاریخ سے بیمی خابت ہے کہ اکثر مشہور ائمہ فقہ شام اور روم کے علاقے میں نہیں ہوئے ، بعض مستشرقین امام اوز اعی امام شام کے بارے میں کہتے ہیں کہ افسوں کہ ان کا فد ہب نا پید ہوگیا ، اگر موجود ہوتا ، تو قانون روما کے بہت سے اثر ات اس میں ہم کو ملتے ، اس لیے کہ وہ

بیروت میں رہے، جہال شام کے علوم روما کی سب سے بوی درسگاہ تھی۔(I)

بینک امام اوزاعی شام کے بہت بوے فقیہ تھے کین وہ مدرستہ حدیث سے تعلق رکھتے تھے،
کتب رائے کے خوشہ چیس نہ تھے، جیسا کہ امام شافعی نے اپنی مشہور تصنیف کتاب الام کی ساتویں طلبہ میں ذکر کیا ہے کہ امام اوزاعی کی فقہی رائیں اس بات پر دلالت کرتی ہیں، کہ وہ ان رجال حدیث میں تھے، جو قیاس کونا پہند کرتے تھے۔ (۲)

واضح رہے کہ اس عہد کی تاریخ ہے معلوم ہوتا ہے کہ از اسلام مصروشام میں رومی قانون ادرعراق میں ایرانی قانون نافذتھا، یمن کا اپناایک خاص تدن تھا، وہ یکے بعد دیگرے اسلام ہے کچھ ہی سلے یہودیوں ، جشیوں ، رومیوں ادراریانیوں کی حکومت میں روچکا تھا ادر ہرایک سے پچھ نہ پچھ اثرات قبول كرچكاتها، حجاز، يمن، بحرين اورعمان دغيره ساحلى علاقول كوچھوڑ كرا ندرونِ عرب بلاشبه اجنبی اثرات ناپید تھے، کیکن عہد نبوی میں اسلامی مملکت نے بیرون میں تھیلنے کا آغاز کیاوہ دس پندرہ ہی سال بعد حضرت عثمانؓ کے زمانے میں مغربی چین سے لے کراندلس کے پچھے حصہ تک پہو پچے گئی اوراس وسیع علاقے میں صرف رومی قانون ہی نافذ نہ تھا، بلکہ بہت ہے دیگر مستقل تدن بھی تھے۔ اس جائزے سے اندازہ ہوتا ہے کہ ردمی قانون تمام علاقوں میں نافذ نہ تھا بلکہ اسلام کے مفتوحہ علاقوں کا ایک بڑا حصہ ایسا بھی تھا جہاں تیل ہے ہی روی قانون کی حکمر انی نہھی ،عرب کے ا بیک طرف رومی سلطنت کے کئی بڑے ایشیائی اورافریقی صوبے تھے، تو دوسری طرف ایک بڑی سلطنت ساسانی ایران موجودتها، اور بیایک حقیقت ہے کہ خاص علاقہ مابین النهرین اور بایل ہی میں جہاں ساسانی یائے تخت تھامسلمانوں کے دوبرے نداہب، حنی صبلی کے بانیوں نے زندگی گذاری، اور درس و تدریس کا کام انجام دیا، ای طرح امام شافعی کی زندگی کا پېلاحصه بھی و ہیں گذرا، ای طرح مختلف فرقوں کے مختلف شعبوں کے نظام ہائے قانون بنانے والے بھی دہیں رہے، امام مالک زندگی بھر حجاز میں ہے، اس طرح قریب قریب تمام مشہور فقہاء غیرردی علاقوں میں پیدا ہوئے ، حجاز کے بعد

سب سے زیادہ ایران اور ترکتان نے نقباء کو پیدا کیا، جہاں ایرانی اور بدھی اثرات تو ہوں گے، لیکن رومی اثرات نہیں۔

روی اثر ات کی محدود بت اور خاص طور پرشرتی علاقوں میں اس کے فقد ان پر'' ولئ'' کی سختیت بھی ہوی قیمتی ہے، جس میں اس نے ثابت کیا ہے کہ جسٹی نمین جس نے قانونِ روما کی تہذیب و تدوین کا کام انجام دیا تھا، اس کی کتابوں سے موام کو اتنا فائدہ نہ پہو نچ سکا جتنا ہونا چا ہے تھا، اور اس کا قدرتی نتیجہ قانون کا ایک علاقے میں سمٹ کررہ جانا تھا، ولس لکھتا ہے کہ:

'' یہ امر مشتبہ ہے کہ جسٹی نمین کی اصلی رعایا نے اس کے مجموعہ تو انمین سے کوئی بہت برا فا کدہ اٹھایا ہو، کیونکہ ان تو انمین کا بڑا حصہ لا طینی زبان میں تھا، اور رعایا میں سے اکثر یونانی بولئے سے، اور کچھ سریانی یا عربی، پھر خود قانون ساز ہی اپنی حکومت کے آخری تمیں (۳۰) سالوں کے در ران بار بار اور محض بے اصولی کے ساتھ ان تو انمین کو بدل رہا، ان کے علاوہ اور بھی وجوہ ہیں جن کی بنا پر بیر رائے قائم کرنی پڑتی ہے، کہ اس عہد کے شہنشاہی تو انمین بڑے بڑے مستقر ہائے لظم ونس کی بنا پر بیر رائے قائم کرنی پڑتی ہے، کہ اس عہد کے شہنشاہی تو انمین بڑے بڑے مستقر ہائے لظم ونس کے باہر محموس بھی نہیں ہوتے تھے، اور مشرتی صوبوں کے دور در از اصلاع میں با قاعدہ عد التوں میں لوگ انتار جوع نہیں ہوتے تھے، ور مشرتی صوبوں کے دور در از اصلاع میں با قاعدہ عد التوں میں جاتے تھے اور ان ثالثوں کے قانونی تصورات قانون روہ اکے ما خذوں بر دوسرے یا تیسرے واسطے جاتے تھے اور ان روئی ما خذوں میں بھی دیگر عناصر شامل تھے۔(۱)

### (۲) قانون روما کی کتابوں کاترجمہ

اب آیاس دعویٰ کا بھی جائزہ لیا جائے کہ دومی قانون کی کتابوں کالا طینی زبان ہے کرنی زبان میں ترجمہ ہوا ہوگا، اوراس کود کھے کراسلامی فقہاء نے اپنے قانون مرتب کئے ہول گے، مگریہ دعویٰ تاریخی طور پر بے بنیا دہے،خود تاریخ ہے واقف اور سنجیدہ مستشرقین بھی اس دعویٰ کو غلط اور بے

<sup>(</sup>۱) دلس اینگلومیزن لا:ص۲۰ ،ایدیش ۱۸۹۰ یکواله چراغ راه یا کستان: ۲۳۰

بنيادقر ارديية بي ،ان مي دا كرلينوسرفبرست بي ،و و لكي بي:

'' پھولوگ تو یہاں تک کمان کرتے ہیں کہ قانون روما کی کتابوں کا عمر فی جی اور کتاب اور کتاب اور کتاب پایڈ یکٹ (Pandects) کا فاری میں ترجمہ ہو چکا ہوگا، جن کا مسلمان نقہاء نے مطالعہ کر کے ان ہے اپنے نظامہائے قانون اخذ کئے ہوں گے، حالانکہ ایباد ہوئی کرنا آج بھی ممکن جہیں ہے، اور اس قتم کے دعووں کی تاریخی لغویت قطعی طور پر فابت ہے، اور یہی بات ان جدید ترین (سام ابور اس قتم کے دعووں کی تاریخی لغویت قطعی طور پر فابت ہے، دوختلف مشرقی (عبرانی، سریانی، قبطی، عربی بک تک کے) منفی فتائے ہے بھی واضح ہوتی ہے، جوختلف مشرقی (عبرانی، سریانی، قبطی، عربی مجابئی ) او ببات میں تحقیقات کرنے سے ظاہر ہوتے ہیں، اور یہ تحقیقات خاص اس غرض کے لیے ممل میں لائی گئی تھیں، تا کہ شہنشاہی (ردمی) قوانین کونے روپ میں پائے جانے کے متعلق بنفانے میں لائی گئی تھیں، تا کہ شہنشاہی (ردمی) قوانین کونے روپ میں پائے جانے کے متعلق بنفانے (Benfante)

کے لوگ ترجمہ کے قائل ہیں ،گر براہ راست لاطین زبان سے نہیں، بلکہ سریانی زبان ہو تہذیب کے توسط سے ،ان کا کہنا ہیہ ہے کہ سریانیوں نے لاطین زبان کے علوم کا اپنی زبان میں کشرت سے ترجے کئے، اس ذیل میں روی قوانین کے ترجے بھی ہوئے، چنانچے سریانی زبان میں سب سے پہلا ترجمہ 'ال کتاب السوری الرومانی ''کے نام سے کیا گیا، جوروی قوانین کے گئ مجلدات پر شمتل تھا،اس طرح روی تہذیب، سریانی ثقافت میں محلول ہوگئ۔ (۲)

(۱) اس لیے کہ اولاً میہ ٹابت کرنا مشکل ہے، کہ کوئی اسلامی فقیہ سریانی الاصل ہو یاسریانی تہذیب سے متأثر ہوا ہو، جب تک میہ ٹابت نہ ہو، اس وقت تک سریانی تہذیب کے واسطے سے اسلامی قانون کے متأثر ہونے کا سوال پیدائیس ہوتا۔

(۲) دوسری بات بیہ کرسریانی ترجمہ کا دائرہ زیادہ سے زیادہ طب، ادب، اور فلسفہ وغیرہ تک محد ودتھا، قانونی کتابوں کے ترجے کا خصوصاً دوسری اور تیسری صدی ہجری تک رواج ان

<sup>(</sup>٢) تطبيق الشريعة الاسلامية في البلادالعربية :٩٢

میں نہیں ہوا تھا، قانونی کتابوں کے ترجیسریانی زبان میں تیسری صدی ابجری کے بعد ہوئے، جب تک کہ اسلامی قانون کی تدوین کمل ہو چکی تھی۔

(۳) رومی قانون کاسریانی ترجمہ: ''السکتاب السودی الموو مانی ''عربی زبان میں پہلی مرتبہ بار ہویں صدی عیسوی کے آغاز اور پانچویں صدی ہجری کے اوا خرمیں منتقل کیا گیا، اور ظاہر ہے کہ اس وقت تک اسلامی تدوین کا کام پورا ہوچکا تھا۔ (۱)

#### (4) اسلامی قانون عہد صحابہ میں

مستشرقین میں ڈاکٹر نال لینواور جامعۃ الجزائر کے فرانسیں پردفیسر ہوسکے جس قدر سنجیدہ سمجھے جاتے ہیں، ای قدر گولڈز بہر، مار گولوشا، اور شاخت متعصب مانے گئے ہیں، شاخت نے اس موضوع پر ۱۹۹۱ء میں اٹلی اکیڈی کے ایک سیمینار میں اپنا مقالہ پڑھا تھا، جس کی بدولت یور پی دنیا سے اسے زبردست خراج تحسین وصول ہوا، ڈاکٹر صوئی ابوطالب نے ابنی کتاب دوتطیق الشریعۃ الاسلامیہ، میں اس کا مقالہ نقل کیا ہے، اس کے پڑھنے سے شاخت کی اندرونی عصبیت کا پند چلتا ہے، اس نے بڑھے نے شاخت کی اندرونی عصبیت کا پند چلتا ہے، اس نے اپنے مقالے میں چند کلتے اٹھائے ہیں، ان کتوں یاان اعتراضات برجھی ایک نگاہ ڈال لینا مناسب معلوم ہوتا ہے۔

شاخت کا کہنا ہے کہ فقہ اسلامی کی تدوین دوسری صدی ہجری میں ہوئی، اور یہی صدی مسلمانوں کے رومی فقہ اسلامی بات ہے کہا گرفقہ، بیا اسلامی قانون کا کوئی نصور اسلام نے بیدا کیا تھا تو یہ صحابہ کے عہد میں بھی پایا جانا چاہئے تھا، اس سے لاز مایہ بات ثابت ہوتی ہے کہ تدوین فقہ کانا گہانی نصور، اور قانون اسلامی کا اتنا بڑا ذخیر ہرومی قوانین کی معرفت ہے آیا۔ (۲)

مگرشاخت کے قول کا کھلاتھنادیہ ہے کہ وہ ایک طرف فقد اسلامی کی تدوین وتھکیل کی بات کرتا ہے،اور دوسری طرف وہ فقہ کے تصور کو صحابہ کے عہد میں مفقو دبتا تا ہے،اور بید دونوں باتیں

<sup>(1)</sup> تعليق الشريعة الاسلامية: ٩٦، ومن ثمار الفكر جامعه قطر: ١٠٣٠ هن: ١٢٣ (٢) تعليق الشريعة الاسلامية: ١٠١٠

متضادین، اگروه حقیقت نگاری سے کام لیتا تو اس میں تفصیل کرتا، ایک محض فقد وقانون کا تصور ہے اور دوسری چیز ہے تدوین فقد .....فقہ یا قانون کے بارے میں ہرگزید دوکئی ہیں کیا جا سکتا ہے کہ اس کا تصور عہد صحابہ میں موجود نہ تھا، خودرسول الله صلی الله علیہ وسلم کا عہد بھی فقہی خدمات وتصورات سے لبریز ہے، قرآن خودفقہ اور تعلیم فقہ کی تلقین کرتا ہے، ارشاد باری تعالی ہے:

فلو لا نفر من كل فرقة طائفة ليتفقهوا في الدين. (١)
پس ہر جماعت سے كہلوگ كيوں نہيں نكلتے كردين كى بجھ حاصل كريں۔
رسول الله صلى الله عليه وسلم نے فرمايا:

من يرد الله به خيراً يفقهه في الدين. (٢)

جس کے ساتھ اللہ ارادہ خیر فرماتے ہیں تو اس کودین کی مجھ عنایت فرماتے ہیں۔

پھرصحابہ کرام کے قبادی وقضایا، اورفقہ کے تلافہ میہ واضح شوت ہیں کہ محابہ کا عہد بھی فقہی خدمات سے خالی نہ تھا، البتہ تدوین فقہ ایک متعقل مرحلہ ہے، جس میں کتب فقہ کی تالیف ہوئی، فقہی اصطلاحات اوراسنباط مسائل کے قواعد وجود میں آئے، اور ایواب کے لحاظ سے مسائل کی ترتیب کا نقشہ تیار ہوا، ان کے بارے میں بلاشہ کہا جاسکتا ہے کہ بید دمری صدی ہجری کی بیداوار ہے، گراس کا مطلب ہرگزینہیں ہے کہ صحابہ اس پرقاور نہ تھے، اور وہ صرف عبادات اور دینی مسائل ہی تک افکار کی وسعت ہرگزینہیں ہے کہ صحابہ اس پرقاور نہ تھے، اور وہ صرف عبادات اور دینی مسائل ہی تک افکار کی وسعت رکھتے تھے نہیں بلکہ ان کواس کی ضرورت ہی نہیں جرگزینہیں ہے کہ صحابہ اس کی ضرورت ہی نہیں گرانہ کے افکار کی وسعت

(۱) عبد نبوی قریب تھا، اس لیے صدق ودیانت کا غلبہ تھا، عوام کوعلاء پراعتادتھا، اس لیے بغیر کسی کتاب واصطلاح کے ایک دوسرے کے علوم سے فائد واٹھانے کا مزاح بنا ہوا تھا۔

(۲) کتابت تو اعد، اور تالیف فقه کاعمل اس لیے بھی عبد صحابہ میں شروع نہ ہوا، کہ بعض صحابہ قرآن کے علاوہ کسی بھی دوسری چیز کی کتابت کوٹا پیند کرتے تھے، تی کہ احادیث بھی عموماً تعلیم مسائل قرآن کے سمائل کے سم

(۳) تیسری بات بیتی کہ وہ اپنی بات محض قوت بیان کے ذریعہ بغیر قو اعدی مدد کے سمجھانے پر قادر تھے، اور اس عہد کے لوگ بھی ای نوع کے تھے، اس لیے قواعد کے استباط کی حاجت نہ جھی گئی۔

(س) ایک بات یہ بھی تھی کہ صحابہ کے عہد ہیں بجمیوں سے اختلاط زیادہ نہ تھا، اس لیے نے نے مسائل عموماً کم پیدا ہوتے تھے، اور انداز گفتگو بھی خالص اسلامی اور سا دہ ہوتا تھا، کین صحابہ کے بعد فتو حات کی کثرت کی بنا پر جمیوں کی بڑی تعداد اسلام ہیں آگئی، جس سے نئے نئے مسائل پیدا ہوئے، سوچنے اور بولنے کا اسلوب بدلا، اور صدق ودیانت میں کمی آئی، اس لیے فقہاء نے ضرورت محسوس کی کہ مسائل اور اصطلاحات کو با قاعدہ مدون کر دیا جائے، لیکن قواعد ادر اصول استنباط میں اکثر وہی تجیرات استعال کی گئیں جوعہد صحابہ میں یائی جاتی تھیں۔

### (٨) اقوال صحابه مين شك كااظهار

شاخت کا خیال میہ ہے کہ حدیث دفقہ کی کمایوں میں متعدد صحابہ کی طرف جواتو ال منسوب ہیں، وہ شبہ سے خالی ہیں، شبہ میہ ہے کہ مسلمانوں نے اپنے رسول کے ساتھیوں کی عظمت جمّانے کے لیے اس قتم کے فقہی اقوال ان کی جانب منسوب کردیئے ہوں۔

گرشاخت کا پیخیال بھی تاریخ سے ناواتفیت یابد یانتی کا اظہار ہے، اس لیے کہ تاریخ کی
پرکھ اور تخفیق میں جومعیار مسلمانوں نے قائم کیا، وہ دنیا کی کسی تاریخ میں موجود نہیں ہے، جرح
وتعدیل، اور اساء الرجال کے فن نے جوزتی حاصل کی، وہ مسلمانوں کے علمی و تاریخی معیار کی بلندی
کا ثبوت ہے، اور اس کا اعتراف خود انگریز مستشرقین نے بھی کیا ہے، جن میں سے گولڈز یہراور
اسپر گرکا قول چھے نقل کیا جا چکا ہے۔

#### (٩) مركز فقه مدينه ياعراق؟

شاخت سیجی کہتا ہے کہ مسلمانوں کی علمی سرگرمیوں کا مرکز حراق رہا، مدینہ بیس رہا، جس کا اور خدوا ہوں کے بہتا ہے کہ مسلمانوں کی علمی سرگرمیوں کا مرکز حراق رہا ہوں گئی ،اور خدوہاں اور می مفہوم ہیں ہے کہ اسلامی قانون کی پردا شت میں خالص حربی وجازی فضاراس خدائی ،اور خدوہاں اس کے امکا نات موجود تھے، ای لیے ایک فیر حربی ماحول میں مسلمانوں نے اپنی سرگرمیاں جاری کیں ،تا کہ مختلف تہذیبوں اور تدنوں سے استفادہ کیا جاسکے۔

مگر شاخت کا یہ کہنا بھی تاریخ کے خلاف ہے، اس لیے کہ مسلمان نقباء اگر عراق میں موجود سے، تو وہیں نقباء کی بہت بڑی تعداد مدینہ میں موجود تھی، ایک عرصہ تک وہ دارالسلطنت رہا، اور خلفاء راشدین کی خواہش تھی کہ دارالسلطنت مدینہ ہی رہے، ای کا اثر تھا کہ علم کے شیدائیوں کی بہت بڑی تعداد وہاں موجود رہی، صحابہ کے بعد، نقبهاء سبعہ اور پھرامام مالک کا دور علمی ارتقاء کے لحاظ سے مدینہ کا عبد ذرین شار ہوتا ہے۔

# (۱۰) مدونین فقه کاعلمی مقام

ای طرح شاخت کہتا ہے کہ اسلامی قانون کی خدمات میں جن لوگوں کا زیادہ حصہ ہے، وہ عموماً وہ لوگ ہیں، جومنطق وفلے فیس مہارت رکھتے تھے، علم قانون کی واتفیت ان کومبادیات سے نیادہ نتھی، مگراس کے باوجودان کا اتناعظیم قانون فراہم کردینا، کسی جانب سے ملے ہوئے عظیمے کی خبردیتا ہے۔

خبردیتا ہے۔

مرشاخت کی میہ بات بھی اسلام دشمنی سے زیادہ اس کے علم وآگی کی دلیل نہیں بن سکتی،
کیوں کہ وہ محض وہم وخیال کے سہار سے اپنے خیالات پیش کرتا ہے، اس کے پاس کوئی تاریخی اور
علمی جو یہ بہیں ہے، اس لیے کہ اولا اسلامی ائمہ قانون میں کسی ایک کے بھی بارے میں میٹا بت کرنا
مشکل ہے کہ وہ یونانی علوم سے مالامال ہونے کے بعد اسلام کی جانب آیا ہو، اوراسے افکار

وخیالات پیش کئے ہوں اور نہ بیٹا بت کیا جاسکتا ہے، کہ سی بوٹانی منطقی اور فلسفی نے اسلام لاکر اسلامی قانون کی کوئی بڑی خدمت انجام دی ہو۔

اس کے علاوہ اگر منطق دفلے اور یونانی تہذیب کے دلدادوں نے نن قانون کومرتب کی ہوتا، تو اس میں غیر شعوری طور پر اس تہذیب کی علامات موجود ہوتیں، مگر فقہ کا خواہ کتنی گہرائی سے مطالعہ کیا جائے اس میں علمی معقولیت کے علاوہ کسی تہذیب کے مضمرات نہیں ملتے، اگر ایسا ہوتا تو شاخت اس کی ضرور کوئی مثال پیش کرتا۔

# (۱۱) اسلام میں قانون یہود کے توسط سے قانون روما کا اثر

بعض متنظر قین کا خیال میہ کہ یہودی قانون ،رومی قانون سے متاثر ہوا ہے،اوراس کے بہت سے اجزاء یہودی قانون میں آگئے ہیں،اور چونکہ اسلام نے اپنے قوانین میں بعض یہودی قوانین کوبھی شامل کیا ہے،اس کیا مکان ہے کہ یہودی قانون کے واسطے سے رومی قانون میں آگئے ہیں قانون اسلامی کا حصہ بن گما ہو۔

(۱) ممراس کوامکان ہے آگے ایک واقعہ ثابت کرنامشکل ہے، اگر یہودی قانون، ردمی قانون سے متاثر ہوا ہے، تو کیا ضروری ہے کہ اسلام نے قانون یہود کا روی حصہ ہی اپنے قانون میں داخل کیا ہو۔

(۲) دومری بات ہے کہ یہودی قانون کو قانون رو ما ہے متاثر کہنے کی بات بھی بہائے خود فلط ہے، اس لیے کہ تاریخی طور پر یہودی قانون، قانون رو ما ہے مقدم ہے، اور اس لیے کہ تاریخی طور پر یہودی قانون، قانون رو ما ہے مقدم ہے، اور اس لیے ہم دیکھتے ہیں کہ روی قانون کے شار حین خاص طور پر تیسری صدی عیسوی کے شراح نے قانون یہود کوقانون رو ماکے ما خذومصادر میں شار کیا ہے۔ (۱)

(٣) اس کے علاوہ سابقہ شرائع وقوا نین میں صرف وہ اجزاء ہمارے لیے قانون بن

کتے ہیں، جن کو کتاب وسنت نے بغیر نکیر کے نقل کیا ہو، اور یہ حصہ بھی جمت اس معنی میں ندہوگا کہ میہ فلاں شریعت کا قانون ہے، بلکہ اس بناپر کہ اب یہ قانون اسلامی کا ایک حصہ ہے۔ (موسوعة الفقہ الاسلامی: جارص کا) بعد والوں کو یہ اختیار نہیں ہے کہ وہ کتاب وسنت کی اجازت کے بغیر کسی قانون کا کوئی جزوا ہے قانون میں شامل کرلیں۔

(۳) اورآخری بات ہے کہ یہودی تہذیب کے اثرات مسلمانوں میں ،ادب، فلسفہ اور طب وغیرہ تک محدود ہیں، فقہی میدان میں اس کا کوئی اثر نہیں پڑا ہے، اسی طرح فقہ کے مشہور ائر میں کوئی بھی یہودی انسل یا یہودی تہذیب سے متاثر نہ تھا ۔۔۔۔۔۔۔ کیعض علماء یہود مسلمان ہوئے اور انہوں نے اسلام کی بڑی خدمات انجام دیں، مثلاً حضرت عبد اللہ ابن سلام اور کعب احبار وغیرہ مگران کی خدمات احادیث کی روایت اور جنگ وجہادتک محصور ہیں، فقہ کے باب میں ان کی خدمات تقریباً مفقود ہیں۔ وا

### (۱۲) تدوین فقه پرز مان دمکان کااثر

ایک بات یہ کہی جاتی ہے کہ عہد بنوا میہ میں دارالسلطنت دمشق رہا، جورومی علاقے میں بڑتا ہے، اوراس زمانے میں مسلمانوں کی علمی سرگرمیاں کسی سے تفی نہیں ہیں، اس لیے ممکن ہے کہ اس عرصے میں رومی قانون سے بہت کچھ استفادہ کیا گیا ہو۔

گرتاریخی کیا ظ سے بیدلیل بھی کمزور ہے،اس لیے کہاموی دور میں فقد کی تدوین کا با قاعدہ
کام شروع نہ ہواتھا، بیع ہد حدیث کی خدمات کے لیے مشہور ہے، یا پھراد بیات اور نحو وصرف کی جمع
وتر تیب کا مشغلہ تھا، اور فقد کی جو بچھ تھوڑی بہت سرگر میاں تھیں وہ اس وقت بھی کوفہ اور حجاز کے
علاقوں میں پائی جاتی تھیں، جورومی علاقے سے دور تھے،اور جب با قاعدہ تدوین فقہ کا کام شروع
ہوا تو بنوامیہ کا زوال ہو چکا تھا،خلافت عباسیہ کا دار السلطنت عراق میں قائم ہو چکا تھا، ظاہر ہے کہ

<sup>(</sup>١) فلسفة التشريع في الاسلام: ٢٨٣

اس کے بعد جو بھی نقبی خدمات ہوئیں وہ دار السلطنت یا اس کے قریبی علاقوں میں ہوئیں، شام میں کمی قابل ذکر خدمت نقنہ سے تاریخ خاموش ہے۔

# (۱۳) تدوین فقه کی سرعت کاراز

ڈاکٹر نال لینونے اپن تحریرات میں ایک اور دلیل کا ذکر کر کے اس کی تر دید کی ہے، اگر چہدو دلیل بذات خوداتن اہم نہیں ہے، لیکن اہل یورپ کی طرف سے پیش کی جاتی رہی ہے، اس لیے ان کاذکر بھی مناسب ہے، ڈاکٹر لینونی کے لفاظ ہیں:

"اسلامی قانون پررومی قانون کے اثر کے نظریے کی تائید میں جودلیلیں پیش کی جاتی ہیں،
ان میں سے ایک دلیل اس کی تدوین میں مرعت بھی ہے، کہ دوسری صدی ہجری کے آغازی میں
مسلمانوں میں نفتی مسائل کا مطالعہ، اور اس پر تالیفیں شروع ہو کرعظیم ترقی حاصل کر پچکی تھیں، اس
غیر معمولی واقعہ کی توجیہ وہ لوگ یہ کرتے ہیں کہ اس کے لیے ردمی قانون کو نمونہ فرض کیا جائے
جورومی قانون کی ادبیات نے مہیا کیا تھا۔

لین اس دلیل آرائی کے وقت اس کو بھلا دیا جاتا ہے، کہ اس غیر معمولی اور قبل از وقت وسعت دبارآ وری کاباعث بیر نہ تھا، کہ مسلمانوں کو قانون سے (اس کے مغربی معنوں میں) کوئی عشق تھا، اس زمانے میں تو مشرتی عیسائیت کے پیدا کردہ مصائب کے نتیج میں قانونی میلان سار کے مشرق قریب میں کلیٹہ مفقو دتھا، اس کے برخلاف مسلمانوں میں اس کثیر قانونی پیداوار کا سبب اصل میں دوتصورتھا، جو حضرت محمد اور آپ کے تبعین قانون کے متعلق رکھتے تھے، کیوں کہ قانون (فقہ) کو علم دین کا جزولا یفک قرار دیا گیا تھا، اور وہ تھی دنیوی مادی علم نہیں تھا، اور فقہ کی اتی تنہیں تھا، اور فقہ کی اتی تنہیں تھا، اور فقہ کی اتی تنہیں تھا، اور فقہ کی تدوین و تشریح سے ہوا) تی تنہیر تی اصل میں علوم دیدید کی (جن کا آغاز قرآن کی تغییر اور حدیث کی تدوین و تشریح سے ہوا) تی تنہیر تی اصل میں علوم دیدید کی (جن کا آغاز قرآن کی تغییر اور حدیث کی تدوین و تشریح سے ہوا) تی تنہیر تی اصل میں علوم دیدید کی (جن کا آغاز قرآن کی تغییر اور حدیث کی تدوین و تشریح سے ہوا)

<sup>(</sup>۱) تحریرات نال لینوشر تی قوانین: بحواله چراغ راه کرا چی: ۲۳۹

### (۱۴۷) فقہ اسلامی اور قانو ن رو ماکے مابین جزوی مشابہت

مستشرقین کی سب سے زور دارد کیل ہے کہ جسٹی نین نے جور دی قانون مرحب کرایا تھا،
اس میں اور اسلامی قانون میں بہت کی مشا بہتیں پائی جاتی ہیں، ان دونوں کے بہت ہے احکام ملتے جیں، طاہری بات ہے کہ دونوں میں ہے کسی ایک نے دوسر سے سے ضرور استفادہ کیا ہے، لیکن سے فیصلہ کہ کس نے اخذ کیا؟ اور کون اصل ہے اور کون تابع؟ اس کے لیے بیہ معلوم ہونا کانی ہے، کہ تاریخی طور پر قانون روما، قانون اسلامی سے مقدم ہے، اس لیے بالیقین متاخر نے متقدم سے فائدہ اٹھایا، اس کی متعدد مثالیں بھی دی گئی ہیں، مگر ان مثالوں کا جائزہ لینے ہے تی چند بنیادی با تیں پیش فظرر کھنا ضروری ہے۔

#### (۱) جزوی مشابهت کے اسباب

میمبلی بات تو یہ ہے کہ مختلف قانونوں کے درمیان مشابہت کا پایا جانا ہرگز اس کی دلیل نہیں کے دونوں بیس اصل اور فرع کارشتہ ہے، کیوں کہ دنیا بیس جتنی بھی آسانی شریعتیں اور مذاہب آئے ۔
ان سب کا نقطہ فکر ایک ہی تھا، وہ سب ایک ہی بنیا داور ایک ہی مرکز پرلوگوں کو جمع کرنے کے لیے آئے تھے، اگریہ بات صحیح ہے تو عقلی اعتبار ہے اس میں کوئی استبعاد نہیں ، کہ ان میں جزوی طور پر باہمی مش بہتیں موجود ہوں ، اس لیے مشابہت اور اشحاد کا تعلق ان حالات وظروف ہے ہے، جن میں ادیان وقوانین نازل ہوتے ہیں، تو فرض کیجئے کہ دوجد اگانہ شریعتیں ، دو مختلف مقامات پرایک میں ادیان وقوانین نازل ہوتے ہیں، تو فرض کیجئے کہ دوجد اگانہ شریعتیں ، دو مختلف مقامات پرایک میں جسے حالات وظروف میں نازل ہوتے ہیں، تو فرض کیجئے کہ دوجد اگانہ شریعتیں ، دو مختلف مقامات پرایک میں جسے حالات وظروف میں نازل ہوتے ہیں، تو فرض کیجئے کہ دوجد اگانہ شریعتیں ، دو مختلف مقامات پرایک میں جسے حالات وظروف میں نازل ہوتی ہوں ، تو اس قاعدہ کے مطابق کہ:

"اك جياسباب اك بي جي نائج بهي پيداكرتے بين"

اگر دونوں غداہب کے قوانین میں کوئی مماثلت پائی جائے ،تو کیا یہ کہنا درست ہوگا، کہ دونوں نے ایک دوسرے سے فائدہ اٹھایا ہے؟ جب کہ دونوں کے درمیان کوئی جغرافیائی انتحاد موجود

نہ ہو، بالخصوص اس دور میں جب کہ جغرافیا گی قرب کے بغیراکی جگہ کی بات دوسری جگہ پہونچنا عام حالات میں بخت مشکل تھا۔

ای طرح بعض مرتبہ انسانی افکار میں بھی توارد ہوتاہے، ادر مختلف مصلحین اپنے اپنے اپنے ملاقوں کے مماثل حالات کی بنا پرایک ہی نتیجہ فکر ،اور طریقۂ کارتک پہو نچتے ہیں، جب کہاس کے لیے کوئی منصوبہ بندی نہیں ہوتی ،اور نہان میں کوئی اصل وفرع کارشتہ ہوتا ہے۔

مثال کے طور پرروی فرجب اور ہندو فرجب کے درمیان بعض قانونی مماثلتیں موجود ہیں، حالا نکدان دونوں علاقوں میں کانی فاصلہ پایا جاتا ہے، مثلاً متبنلی کا اصول ، جس میں لے پالک (منھ بولے) بیٹے کو تیقی بیٹے کا درجہ دیا گیا ہے، بیروی اور ہندودونوں قوانین میں موجود ہے، اور جاہلیت میں عربوں کا دستور بھی بھی تھا۔ ()

اگریہ تاریخی حقائق اور عقلی امکانات درست ہیں، تو کوئی وجہ نہیں کہ اسلامی اور رومی قوانین کی باہمی مماثلت کواخذ واستفادہ پر مبنی قرار دیا جائے، اور یہاں ان امکانات وحقائق کونظر انداز کردیا جائے جن کوہم دوسرے مقامات پر تنکیم کرتے ہیں۔

# (۲) مشابهت سے استدلال تین بنیادی حقائق کونظر انداز کرنے کا نتیجہ:

ای طرح جولوگ مشابہت کو بنیاد بنا کراسلامی قانون کور دمی قانون کے تا ایع قرار دیتے میں، دہ ڈاکٹر نال لینو کے بقول بنیادی تین نکتوں کونظرا نداز کر دیتے ہیں۔

(الف) مثلاً وہ ان اختلا فات کونظرا نداز کردیتے ہیں ، جو اسلامی ندا ہب نفہ میں خود جار رائخ العقیدہ کی ندا ہب میں ہملامی قانون اور رائخ العقیدہ کی ندا ہب میں بھی یائے جاتے ہیں ، اس لحاظ ہے جن مسائل میں اسلامی قانون اور رومی قانون میں مشابہت یائی جاتی ہے ، وہ کسی ایک فد ہب کے چندا حکام میں ہوتی ہے ، اور دوسر ب

زاہب نقد میں وہ احکام نہیں پائے جاتے ،اس کلتہ کوفر اموش کردینے کی وجہ سے فیر عربی وانوں مثلاً دارتی (Darasti) کو ہلر (Kohlar) کی تحقیقات میں بعض ایسے عناصر کو اسلامی قانون کی خصوصیت قرار دیا گیا ہے، جواس کے صرف کسی ایک فد ہب کی خصوصیت ہے۔

(ب) دوسرے وہ ان مماثلتوں کے تذکرہ کے دوران اس کو بالکل نظر انداز کردیتے ہیں کہان اختلا فات کو بھی نمایاں کریں جوفقہ اسلامی اورروی قانون کے احکام میں پائے جاتے ہیں، حالانکہ بیافتلا فات بہتر کسوٹی کا کام دے سکتے ہیں، (آگے بعض اختلا فات کا تذکرہ کیا جائے گا انشاء اللہ)

(ج) تیسرے وہ اس عمیق فرق کو بھی نظر انداز کردیتے ہیں ، جومغرب کے بنیادی دور (کا سیکل زمانہ) اور اسلامی دنیا میں'' قانون' اور اس کے ما خذوں کے تصور کے متعلق بإیاجاتا ہے، ایسی صور تیس بہت ہیں ، کہ وہ خیالات اور تصور ات جوہلینی (یونانی) میں گہری جز پکڑ چکے تھے، عمر بوں کی فتح کے بعد عربی اسلامی تدن کی اساس بن گئے ، پھر بھی وہ قانون اسلامی (فقہ یا غیر فقہ ) میں سرایت نہ کر سکے۔ (۱)

# (٣) اتفاقی مشابهت کوحقیقت کارخ دینا سی منابهت

اس ذیل میں جومثالیں پیش کی جاتی ہیں، ان میں مما ثلت محض اتفاقی ہے، اس لیے اگرانصاف ہے دیکھا جائے تو ہے مثالیں دراصل یا تو قر آن وحدیث سے متعبط ہیں یا کسی فقہی کلیہ سے، اور ظاہر ہے کہ قر آن وحدیث تاریخی طور پران فتو حات سے مقدم ہیں۔

#### اتفاقی مشابہت کے چندنمونے:

(۱) مثلًا اسلام كالكابم اصول يهدك

البینة علی المدعی و الیمین علی من انکر. (۱) مرگ کے ذمہ بینہ پیش کرنا ، اور منکر کے ذمہ می کھانا ہے۔

بیرقاعدہ بعینہ رومی قانون میں بھی موجود ہے .....اور فقد اسلامی کا اہم ترین اصول بھی ہے، جو تضایا اور معاملات کے بڑے جصے پر پھیلا ہوا ہے، لیکن اس کورومی قانون سے ما خوذ کہنا صحح نہیں ، اس لیے کہ اس کاما خذر سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ایک صحیح حدیث ہے، جو حضرت ابن عباس اور حضرت ابع مردی ہے، حدیث کے الفاظ بھی یہی ہیں:

البينة على المدعى واليمين على من انكر. (٢)

اور جب اس کا ماخد براہ راست حدیث رسول ہے، بلکہ خود یہ اصول ہی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے منقول ہے تو فتو حات کے بعد دوسری صدی آجری میں رومی قانون سے اس کے ماخوذ ہونے کا سوال ہی پیدائیں ہوتا۔

(۲) اسلامی قانون کی روہے دوسرے کامال یغیر حق اوراجازت کے لینا حرام ہے، (المدخل لدراسة الشریعة الاسلامیة: ۸۳) جبکہ یمی حکم روی قانون میں بھی موجودہے۔

گراس کا ماخذ رومی قانون نہیں ہے بلکہ قرآن وحدیث کی متعدد نصوص میں بیمضمون آیا ہے، مثال کے طور پرسور وُبقرہ کی بیآ بت دیکھئے۔

ولا تأكلوا اموالكم بينكم بالباطل وتدلوا بها الى الحكام لتاكلوا فريقاً من اموال الناس بالاثم وانتم تعلمون. (٣)

ترجمه: ادرتم آپس من ایک دوسرے کامال ناجائز طریقہ سے نہ کھاؤاوراس کو حکام

(١) فلسفة التشريع في الاسلام: ٢٥٤ (٢) السنن الكبرى للبهتي ج٠ ار٢٥٢، مطبوعة حيدرآ باد٣ ١٣٩ (٣) بقرة: ١٨٨

تک رسائی کا ذر بعید ند بناؤ، که اس طرح دومروں کے مال کا مجمد حصر تنافی کرے ہڑپ کرسکو، در آنحالا نکہتم اس حق تلفی کوچائے ہو''

اورسور و نساء ميں ہے:

يايها الذين آمنوا لاتاكلوا اموالكم بينكم بالباطل الاان تكون تجارة عن تراض منكم ولا تقتلوا انفسكم ان الله كان بكم رحيما. ()

ترجمہ: اے ایمان والو! ایک دوسرے کا مال آپس میں ناحق طور پر نہ کھا کہ مگریہ کہ باہمی رضامندی سے تجارت ہو، اور آپس میں خون نہ کرو، بیٹک اللہ تم پر مہر بان ہے'

الى مضمون كورسول التصلى التدعلية وسلم في بهي خطيه جية الوداع مين بيان فرمايا تفا:

ان دماء كم واموالكم واعراضكم عليكم حرام كحرمة يومكم هذا في بلدكم هذا في شهركم هذا الاهل بلغت اللهم فاشهد . (٢)

ترجمه: بلاشبرتمهاراخون،تمهاراهال،اورتمهارى عز تنس،تم پرحرام بيس،تمهار اس مهينه مين تمهار ساس شهرك اندر،تمهار سآج كون كى طرح، خبردار كياميس في پهونچا ديا،اسالله پس تو گواه رهٔ "

ید دومثالیں ایسی ہیں، جن میں اسلامی اور رومی قانون میں واقعۃ مما ثلت یائی جاتی ہے،
ان کے علاوہ کچھ مثالیں اور بھی دی جاتی ہیں، مگر سیح معنی میں وہاں مما ثلت موجود نہیں ہے، کوئی نہ
کوئی فرق ضرور ہے،۔

(۳) مثلاً من بلوغ کومما تلت کے نمونے کے طور پر پیش کیا گیاہے، کہ روی واسلای وونوں قانونوں میں بلوغ کی عمر یکساں ہے، مگر میں جائے کہا کٹر اسلامی فداہب میں بلوغ کی عمر یکساں ہے، مگر میں اس لیے کہا کٹر اسلامی فداہب میں بلوغ کی عمر پندرہ (۱۵) برس مانی گئی ہے، جبکہ روی قانون میں لڑکے کی عمر بارہ (۱۲) برس ، اور لڑکی کی عمر پندرہ (۱۲) برس مانی گئی ہے۔ (۳)

#### ابواب كى ترتيب مين كمانيت

مستشرقین کاایک مہمل اعتراض یہ ہے کہ نقد اسلامی ادر بالحضوص نقد نفی کے ابواب کی ترتیب میشنا کی قانونی ترتیب کے مطابق ہے، اور مستشرقین کا دعویٰ ہے کہ میشنا خودروی قوانین کا چربہ ہے، گویا بالواسط فقد اسلامی کی ترتیب رومی قانون سے لگئ ہے، جواس بات کی دلیل ہے کہ فقد اسلامی رومی قانون سے سالمی دومی قانون سے مستعار ہے۔

گریہ بالکل خلاف واقعہ بات ہے،رومی قوانین کی ترتیب اور فقداسلامی کی ترتیب میں بڑا فرق ہے،مثلاً رومی قوانین کی ترتیب ہیہے:

فصل اول: وہ قوانین جن کا تعلق افراد ہے ہے۔

آ زادی،شهریت، خاندانی امور، ولایت

فصل ٹانی: وہ تو اپنین جن کا تعلق اشیاء ہے۔

اشیاء کی تقسیم ، حصول ملکیت ، اور نقل ملکیت ، خلافت (۱)

ے میشنا کامفہوم ہے، دو ہری شریعت یا دوسری شریعت، اس لیے کہ حضرت موئی علیہ السلام کی لائی ہوئی یا پنچ شریعتیں اس کتاب میں کمزور ذکر کی گئی ہیں، ادر حقیقت سے کہ میشنا کی تہ لیف کا مقصد ان دفعات کی تو ضیح ہے جو حضرت موکی علیہ السلام کی شریعت میں مجمل اور قابل تو ضیح وتشریح متھے۔

بعدے ادوار میں میشنا کی مبسوط شروس لکھی گئیں،اوراس کے شارجین فلسطینی اور با بلی یہودی نداہب سے بہت زیادہ مناکثر ہوئے،ان مبسوط شروس پر شارجین 'جیمارا'' کااطلاق کرتے ہیں،اور 'جیمارا'' اور 'میشنا'' دونوں پر تلمو د کااطلاق کرتے ہیں،اور تلمو د کالفظی ترجمہ ہوگا،''اسرائیلی قانون و آ داب کی کتاب' تلمو د کی تحمیل ۲۰۰ء میں شراح نے کی اوراس شرح اوراصل 'تلمو د'کانام فلسطینی' 'تلمو د' رکھا۔

بابلی تلمو د' جیمارا بابلی'' کی اضافی شکل ہے، اسکی تحمیل مندے میں ہوئی اور فلسطینی تلمو دمیں اگر کوئی ابہام ہوتو اس ابہام کو بابلی تلمو دسے دورکرتے ہیں۔(اہمیۃ التعالیم الصہیونیۃ ، تالیف بولس حنامسعد طبع <u>۱۹۲۹ء</u> بحوالہ سہ ماہی صفاحیدرا ً بادخصوصی شار مضمون مولان صدرالحن ندوی:ص۲۵۱)

(١) صفاخصوصي شاره: ٣٥١، دارالعلوم بيل السلام حيدرا باد

فقداسلامی کی کوئی کتاب الث کرد کھے لیجئے ،ان میں کمی میں کتاب کی بیز تیب جیس ہے۔ ای طرح رومن لاء میں قوانین کے جار صفے کئے گئے ہیں:

اول: قانون ملك: جوروى سل كے شمريوں كے ليے محصوص تھا۔

ددم: قانون اتوام: جوبین ملکی اور بین الاقوامی تعلقات ہے متعلق تھا۔

سوم: قانون قدرت: بیعام اصول انصاف تھے جن کے تحت روم کے غیررومی نسل کے باشندوں کے معاملات طے کئے جاتے تھے۔

چہارم: قانون احکام عدالتی: بیرقاضوں کی وہ عدالتی تشریحات تھیں جن سے بعض نے قوانین کی تشکیل عمل میں آتی تھی۔(۱)

فقہ اسلامی کے ابوا ب اس سے یکسر مختلف ہیں ،اوراس سے بہت زیادہ جامع ، ہمارے یہاں عام طور پرتر تیب رہے:

(۱) عبادات: وه افعال جوبنده اورخداکے درمیان ہیں، مثلاً ارکان اربعه-

(۲) منا کیات: لیمن شخصی زندگی ہے متعلق احکام ، نکاح ، طلاق ، رضاعت ، نفقه، میراث ، وغیرہ

(۳) معاملات: دوآ دمیوں کے درمیان مالی لین دین وغیرہ سے تعلق احکام، بیج وشرا معاملات: اجارہ، شرکت وغیرہ۔

(١٨) اجمًا عي احكام: امارت وتضاء، جهاد، بين الاقوامي تعلقات كاحكام-

(۵)عقوبات: جرائم اورسزاؤں معلق احكام ومسأئل-

ظاہر ہے ان دونوں قوانین کے مزاج اور ترتیب میں بہت زیادہ فرق ہے۔ (۲)

# ستابوں کے ناموں میں مماثلت

بلاشبہ ابتدائی فقہی کتابوں کے نام مثلاً مجموع، جامع، مدونہ، مبسوط، اصل، ام، حادی، CODE, COMPEDIDIUM, PANDECTS, PRINCIPLUS, INSTITUTES, CORPUSوغیرہ کے ہم معنی معلوم ہوتے ہیں ایکن ایک تو میکن ہے کہ اس مفہوم کوادا کرنے کے لیے عرب مؤلفوں کے ذہن میں بینام خود ہی آئے ہوں ، کیوں کہ عربی میں ان کے کوئی اور نام ہو بھی نہیں سکتے ،اور دوسر ہے جسٹی نین کی تدوینات بھی جو پورے قانونِ روما پرحادی ہیں ،امام مالک ما امام محد شیبانی کی کتابوں سے جم یا تنوع میں کھے بہت بڑھے ہوئے نہیں ہیں، بلکہ عبادات کومقالے ے حذف بھی کردیں تو معاملات میں ایسے بہت ہے ابواب ان اسلامی کتابوں میں ملتے ہیں جن کا ذكر قانون روما ميں بالكل تہيں ہے، امام محركى كتاب المبسوط اگر يورى حصيب جائے تو دوڑير ه ہزارصفحات ہے کم میں نہ آئے گی ،مؤطا امام مالک کے مختلف ایڈیشن بھی خاصے بڑے ہیں ،اوریہ بالكل ابتداكی نقبی كتابیل بین ورند یا نجوین صدی ججری مین سرحسی نے امام محمد كی كتاب كے خلاصد ك جوشرح مبسوط کے نام ہے کہ وہ بری تقطیع کی پوری تمیں (۳۰) جلدوں میں حصیب سکی ، ادر ہزار سالدارتقاء پرجسٹی نین نے پیاس (۵۰) ابواب کا جوڑ انجسٹ مرتب کر ایا تنوع کی حدتک اس کا صرف سوسالہ ارتقاء پر قانون اسلام اچھی طرح مقابلہ کرسکتا ہے، بلکہ بہت ہے امور میں زیادہ مهذب ادرموافق اخلاق ہیں۔(۱)

# تحقیق کے پیانے جداجدا

یہاں ایک حیرت انگیز بات ریجی ہے کہ جولوگ بہت اصرار کے ساتھ اسلامی قانون کے رومی قانون کے رومی قانون کے رومی قانون کے رومی قانون سے متاثر ہونے کی بات کرتے ہیں، وہ یہ بھول جاتے ہیں کہ اگر چندمشا بہتوں ہی کی رومی دائلہ: قانون اسلامی بحالہ حارش دومیں

یہ یں و وق ما حدیورہ، سی میں میں سے میں جو ہوئے ہیں۔ جن وجو ہات سے رومی قانون کوافر کیں قانون سے متاثر نہیں کہا جاسکتا انہی وجو ہات کو اسلامی قانون کے لیے استعمال کیوں نہیں کیا جاتا ؟

یہ تو چند مثالیں ہیں ، جن میں مما ثلت ومشابہت ڈھونڈنے کی کوشش کی گئے ہے، گرمستشرقین نے ان تمام مسائل وقو اعد کونظر انداز کر دیا ، جن میں دونوں قانونوں کے درمیان اختلافات پائے جاتے ہیں ، جبکہ واقعہ سے کہ مختلف فیہ مسائل کی تعداد متشابہ مسائل کے مقابلے میں بہت زیادہ ہے، گرجیرت ہیں ، جبکہ واقعہ سے کہ مشابہتیں ڈھونڈ نے والوں کوموٹے اختلافات نظرند آئے۔

حقیقت بہ ہے کہ اسلامی قانون ادرروی قانون کے مابین بنیادی اختلافات بہت ہیں،
دونوں کے ثقابلی مطالعے سے اندازہ ہوتا ہے کہ عبادات (لیعنی توحید، نماز ،روزہ عج ،زکوۃ)
تعزیرات ، مالیات قرض وسود، وراثت، نکاح، طلاق ،نسب، خلع ،غلاموں کی آزادی ،عدل مسری
ادر بین الاقوامی قانون وغیرہ میں کوئی مماثلت نہیں ہے، لے دے کر پچھ حصہ معاملات کارہ جاتا

ہے، ان میں کہیں کہیں مما ثلت پائی جاتی ہے، لیکن اس کاسیر ومی قانون سے استفادہ نہیں بلکہ کچے فارجی اس میں کہیں مما ثلت پائی جائے ہے، جیسا کہ گذشتہ مثالوں میں عرض کیا گیا۔
فارجی اساب ہیں جن کی بنا پر بکسانیت پائی گئی ہے، جیسا کہ گذشتہ مثالوں میں عرض کیا گیا۔
ذیل میں چند مثالیں پیش ہیں، جن سے اسلامی قانون اور رومی قانون کا باہمی اختلاف فلا ہر ہوتا ہے۔

# قانون اسلامی اورقانون روماکے مابین اختلافی مسائل اختلافی مسائل

#### ايكمتشرق لكصاب:

(۱) میلینی (یونانی) ماحول میں تجے وشراء کوایک معاہد ان مجھا جاتا ہے، حالانکہ تمام اسلامی نداہب فقہ کا اجماع ہے، کہ وہ ایک معاہد اُ تراضی (آپس کی رضامندی کا معالمہ) ہے، مسلمانوں کا میر برجیان اس بنا پر نہیں کہ وہ اس بارے میں ردی تصورات کی طرف رجوع کرتے ہیں، مسلمانوں کا میر برجیان اس بنا پر کہ وہ معالمہ مالی اور معاملہ تراضی میں اتعیاز پیدا کرتے ہیں، بلکہ اس کی بنیاد قرآنی اور معاملہ تراضی میں اتعیاز پیدا کرتے ہیں، بلکہ اس کی بنیاد قرآنی آبس کی بنیاد قرآنی آبس کی میں اتعیاز پیدا کرتے ہیں، بلکہ اس کی بنیاد قرآنی آبس کی میں میں تعیارت آبس کی رضامندی ہے ہونی جائے۔

(۲) ای طرح جب عربوں نے بہت مختصر مدت میں بینرنطینی سلطنت کے اتنہائی زرخیز صوبوں پر قبضہ کیا، تو انہوں نے وہاں مال گردی کرنے (Hypothec) کا بڑارواح بایا، اگر چیکہ یہ چیز خود بہودیوں کے قانون مثنا میں اپولیٹی کے نام سے آگئی تھی، مگر معاشی زندگی میں اس کی اہمیت کے باوجودیہ نظریہ اس میں کامیاب نہ ہوسکا کہ اسلامی قانون میں سرایت کرسکے۔

(۳) ہمیلینی (یونانی) دنیا میں طویل المدت اجار ہُ اراضی بکثرت رائے تھا، گراس کو سلمانوں کے درمیان اپنی حقیقی جگہ حاصل کرنے کے لیے کئی صدیاں لگیس، پھر بھی تمام غدا جب فقد نے اس کو جائز قرار نہیں دیا، اور اس عدم جواز کا باعث او تاف اور جا گیرول (اقطاع) کی کثرت تھی۔(۱)

<sup>(</sup>۱) تحريرات: تال لينو بشر تى قوانين جلد چهارم

#### (۴) قانون رومامین مفقو داحکام

فقداسلامی میں بعض ایسے قوانین ہیں، جن کاردی قانون میں سرے سے دجو دئیس ہے، مثلاً

(۱) نظام شفعہ: لیعن وہ حق جس میں کوئی شخص اپنی جائداد فروخت کرے تواس کو خریر نے کااول استحقاق اس کے شریک یا پڑوی کو ہے، اگر اس کی اطلاع کے بغیر جائداد فروخت کردے تو شریک ادر پڑوی حقدمہ دائر کرسکتا ہے۔

(۲) حواله ٔ دین : لینی اپنا قرض خودادا کرنے کے بجائے کسی دوسرے شخص پراس کی رضا مندی ہے محصول کرنا کہ اب بجائے میرے ، پیخص میرا قرض ادا کرے گا۔

(۳) نیج بالوفا: لینی کسی شکی کواس طرح رہن رکھنا گویا کہ بالکل فروخت کروی گئی ہو، گر بالکے کود دبارہ خرید نے کااختیار حاصل ہو، اے ماہرین قانون نے بلخ اور بخارا میں مروجہ رسوم سے حاصل کیا تھا

- (۳) رضاعت کی بناپرشادی بیاه کی ممانعت \_
- (۵) وتف خیری لیعن کسی نیک کام کے لیے اوقاف قائم کرناوغیرہ۔(۱)

#### (۵) اسلامی قانون میس مفقودا حکام:

ای طرح قانون روما میں بھی بعض ایسے احکام ملتے ہیں جوفقہ اسلامی میں موجود نہیں جیسے متنبیٰ بنانے کا قانون ، عورت کی وصیت، باپ کا اپنی اولا دادران کے اموال کے بارے میں مخار مطلق ہونا، یہاں تک کہ بعض حالات میں ان کی جا کداد فروخت کرنے کی بھی اجازت ہے، خواہ اولا وجس عمر کو بھی پہو نچ جائے، اور شوہر کا اپنی بیوی پراختیار کامل رکھنا، یہاں تک کہ ضرورت کے وقت اس کوفروخت کرنے ، رہی رکھنے، اور با ہمی مصالحت کے طور پر کسی کے تن میں اس سے دستبردار

# (٢) احكام مين نوعي اختلاف

بعض قاعدے ایے بھی ہیں، جورومی اور اسلامی قانون دونوں جگہ پائے جاتے ہیں، مگران کی نوعیت اور احکام میں شدید اختلاف ہے، مثال کے طور پر۔

- (۱) نظام نکاح، که اسلام ش چار بیویال بیک دنت مردایخ نکاح می رکھ سکتا ہے، جبکہ دمی قانون میں صرف ایک کی اجازت ہے۔
- (۲) شریعت اسلامیہ میں مہر تورت کائن ہے، جوشو ہرادا کرتا ہے، ادر رومی قانون میں مہر مردکائن ہے، جس کی ادائیگی تورت اور اس کے اقرباء کے ذمہ ہوتی ہے۔
- (۳) نظام طلاق بھی دونوں قانونوں میں موجود ہے، گرشریعت اسلامیہ میں طلاق دینوں میں موجود ہے، گرشریعت اسلامیہ میں طلاق دینے کا ختیار صرف مردکو ہے، جبکہ روی قانون میں بیاختیار میاں بیوی دونوں کوحاصل ہے۔
- (س) نظام وراثت کا قانون بھی روی آئین میں ملتا ہے گرشر بعت اسلامیہ میں مردکو عورت سے دوگنا حصہ ملتا ہے، جبکہ روی قانون دونوں کو برابر حصہ دیتا ہے۔ (۲)

# (۷) رومی قانون اخلاقیات سے خالی

ای طرح ایک بڑا فرق ہے بھی ہے کہ قانون روہا، قانون اور اخلاق کے درمیان فرق کرتا ہے، اس کا دائر و ممل صرف قانونی امور ہیں، اخلاقی حدود میں اس کا کوئی دخل نہیں ہے، اس لیے کوئی مختص اگر قانون کے دائرے میں رہ کر، اپنے حق کا ناجائز استعال کرے تو دہ اگر چیکہ اخلاقی معیارے فروتر ہوگا، کیکن اس کے باوجودرومی قانون اس کی گرفت نہیں کرسکا، اور اس تقریق کا نتیجہ معیار کے خروتر ہوگا، کیکن اس کے باوجودرومی قانون اس کی گرفت نہیں کرسکا، اور اس تقریق کا نتیجہ کے داگر ایک محت تک کرتارہے، اور اس

دورا وہ قانونی کرفت ہے محفوظ رہے، تو طول مدت کے باعث رومی عدالت اس کی گرفت نہیں کرسکتی، ایک طویل مدت کے باعث رومی عدالت اس کی گرفت نہیں کرسکتی، ایک طویل مدت گذر جانے کے بعداس کی مجر ماند حیثیت میں تخفیف اوراس میں معاشرے کے لیے اقتصادی منفعیت جو پیدا ہوگئ ہے، اس کی وجہ سے وہ رومی تا نون کی زدسے باہرنکل گیا، اوراب وہ اس غیر تا نونی کام کو قانونی طور پر علانے کرسکتا ہے۔(۱)

جب کہ فقہ اسلامی کے وائر ہے میں قانونی اور اخلاقی وونوں قتم کے امورا تے ہیں، اخلاقی حدود تو رئے والا بھی اسلامی عدالت میں مجرم قرار پاتا ہے، اور جوشخص اپنے قانونی حق کو غیراخلاقی اور ناجائز طور پر استعال کرتا ہے، وہ بھی قانون کی زدمیں آتا ہے، اسلام کے نزدیک کوئی باطل کا معلی تسلسل کی وجہ ہے ت میں تبدیل نہیں ہوسکتا، بلکہ وہ بمیشہ باطل ہی رہے گا، اس لیے کہ باطل کا معلی تسلسل کی وجہ ہے ت میں تبدیل نہیں ہوسکتا، بلکہ وہ بمیشہ باطل ہی رہے گا، اس لیے کہ فاہری قانون کی تیزنگاہ اس وقت بھی اس پرتھی، فاہری قانون کی تیزنگاہ اس وقت بھی اس پرتھی، اور جس وقت وہ قانون فلام کے سامنے اپنی برائت کا یقین ولار ہا تھا، اخلاقی عدالت میں اس وقت بھی اس کھی اس کی حیثیت مجرم سے زیادہ نہ تھی۔

#### (٨) مدارِقانون میں اختلاف:

ایک بنیادی فرق می بھی ہے کہ فقہ اسلامی کی بنیاد وجی الہی (کتاب وسنت) اور فراست ایمانی (اجماع وقیاس) پرہے، جب کہ قانون روما کا کہ ارتقال انسانی، رسم وروایات، عرف وعادات شاہی یا جمہوری قرار دادوں، قومی وساتیر، پارلیمانی تجاویز، اور چند ذبین وماغوں کے تخیلات وتصورات پرہے، اوراس کے نفاذ کے لیے ایک قوت قاہرہ ، یعنی فرمان شاہی، یاصدارتی اعلان ضروری ہے، اوراس کے نفاذ کے لیے ایک قوت قاہرہ ، یعنی فرمان شاہی، یاصدارتی اعلان ضروری ہے، اس کے بغیر کوئی قانون، قانون نہیں بن سکتا۔

ما خذقانون کارروہ بنیادی اختلاف ہے، جس کی بناپر قانون روما بلکہ تمام دینوی قوانین کے ما خذقانون کارروہ بنیادی اختلاف ہے، اور رسم ورواج اور احساسات دنفیات کے تغیر سے ان میں تغیر لیے ایک قوت نافذہ ضروری ہے، اور رسم ورواج اور احساسات دنفیات کے تغیر سے ان میں تغیر

آنالازی ہے، بیوان اسلامی بذات خود قالون ہے، خواہ اے کوئی الے باندائے اس کے لیے کوئی قوت نافذہ ہو یانہ ہو، اوروہ ابدی اور لازی ہے، بھی اس میں آخر بیس آسکا، وہ فالن کا نتات کا بنایا ہوا قانون ہے، جو ہردور کے احساسات ومقتضیات ہے بخو بی واقف ہے، اس لیے قانون اسلامی ایک لافانی اور ابدی قانون ہے، جو ہردور کی نفیات ومقتضیات کے لیے کیساں مفید ہے، اور سخت سے سخت حالات میں بھی اس کے بنیادی اصول میں ترمیم کی ضرورت نہیں پرتی۔ مفید ہے، اور سخت سے سخت حالات میں بھی اس کے بنیادی اصول میں ترمیم کی ضرورت نہیں پرتی۔

#### (٩) محدوديت اورآ فاقيت كااختلاف

روی اور اسلامی قانونوں کے درمیان محدود بت اور آفاقیت کا بھی فرق ہے، شریعت اسلامیہ احکام اور ان کی تطبیقات دونوں کیا ظ ہے عمومیت و آفاقیت کی حامل ہے، اس کے احکام کا دائر ہ، زندگی کے تمام شعبوں کو محیط ہے، خواہ بندہ اور خدا کے باہمی تعلق کا شعبہ ہو، یا انسانوں کے باہمی روابط کا باب، ہرنوع کے لیے فقہ اسلامی میں احکام موجود ہیں، اسی طرح ان کی تطبیقات بھی عموم لیے ہوئے ہیں، تطبیقات سے مراو، قانون کی حکمر انی اور افادیت کا دائرہ ہے، یعنی کہاں تک کے لوگ اس قانون سے فاکدہ اٹھا سکتے ہے، اور ان پر اس کی پابندی لازم ہے، اسلامی قانون اپنے ملک کے تمام شہریوں کے لیے مفیداور نفع بخش احکام رکھتا ہے، اور تمام شہریوں کو اس سے پور اپور افاکدہ حاصل ہوتا ہے، خواہ کے لیے مفید اور نفع بخش احکام رکھتا ہے، اور تمام شہریوں کو اس سے پور اپور افاکدہ حاصل ہوتا ہے، خواہ وہمسلم ہو یا غیر مسلم ہو یا غیر مسلم ، اسی طرح اسلام بین الاقوامی قانون کا شعبہ بھی رکھتا ہے، اور ملکوں کی خارجہ یا لیسی ، اور ممالک کے با ہمی تعلقات میں بھی پوری رہنمائی کرتا ہے۔

اس کے مقابلے میں روی قانون ، دونوں لحاظ سے بہت پسماندہ ہے، اس کے احکام کا جہاں تک تعلق ہے تو وہ انسانی تعلقات سے آگے ہیں ہے، وہ بھی انسانوں کے تمام روابط کو محیط نہیں ہے، بہ بلکہ بعض ایسے روابط بھی ہیں، جواند هیرے میں رہ جاتے ہیں، ان کے بارے میں روی قانون کوئی رہنمائی نہیں کرتا۔۔۔۔۔۔ اور رہی تعلیقات کی بات تو روی قانون کواس حیثیت سے کی مراحل عبور کرنے پڑے ہیں، ابتدا اس کا دائرہ اثر صرف شہر روما کے معز ذلو گوں تک محدود تھا، اس کے بعد

آ ہستہ آ ہستہ اس کا دائر و دسیج ہوتار ہا، یہاں تک کہ نیسری صدی عیسوی کے اوائل میں بیروی حکومت کے تمام آزاد شہریوں کے لیے داجب العمل ہوگیا، بیشاہ کرا کلا کاعہد تھا۔(۱)

ان اختلافات کی موجودگی میں جن کے چند نمونے پیش کئے گئے، یہ کہنا کیوں کرمیج ہوگا کہ اسلامی قانون، قانون روماہے متاثر ہواہے۔

ع چنبت فاكراباعالم پاك

اسلامی اور رومی قوانین کے باہمی اختلافات کا پہاں احاطہ مشکل ہے، گر جو پچھنمونے بھی پیش کئے گئے، ایک انصاف پسندانسان کے سیجھنے کے لیے کانی ہیں، کہ دونوں قوانین کے درمیان کوئی مناسبت نہیں، اور جولوگ مشابہت کا ڈ نکا پیلتے ہیں، وہ صرت مخلطی پر ہیں۔

## غور کے پچھاور پہلو:

یہاں پرغورطلب بعض امور اور بھی ہیں، جن پرانصاف کے ساتھ غور کرنے کی ضرورت ہے۔

(۱) فقوحات اسلامی کے آغاز ہی پرمسلمانوں نے وفت واحد میں ایرائیوں اور رومیوں دونوں پر ایک ساتھ دیر کیا تھا، یہ کہنا کہ مفقوحوں میں صرف رومیوں دونوں پر ایک ساتھ حملہ کر کے دونوں کوایک ساتھ دیر کیا تھا، یہ کہنا کہ مفقوحوں میں صرف رومیوں کا اثر فاتحوں پر پڑا، اور اپین سے چین تک اور آرمیدیا سے ہندوستان تک جودیگر مفقوح اقوام تھیں ان کے رسم ورواج کا کوئی اثر نہیں پڑا، محض ترجیح بلامرن جے۔

(۲) قرآن نے صراحت کے ساتھ تھم دیا ہے کہ ذمی رعایا کوقانونی اور عدالتی خود مخاری حاصل ہے، اس پرعہد نبوی ہے ہی مل شروع ہو گیا تھا، اور عثانی ترکون تک باتی رہا، اس کا گریر نتیجہ مسلمانوں اور ذمیوں کے فظامہائے قانون کی ایک دوسرے سے جدائی اور باہم عمل ورد عمل سے علیحدگی رہی۔

(۳) منطق، فلف، جغرافیہ، طب اور اللہ یات وغیرہ کے برخلاف فقد میں کی زمانے میں بھی معرب اصطلاحیں ہیں، جوقر آن یا میں بھی معرب اصطلاحیں ہیں، جوقر آن یا حدیث کے الفاظ سے ماخوذ ہیں۔

(۳) تانون روما زمانہ قبل مسے ہی عبادات کومعاملات ہے الگ کر چکا تھا، اور دنیاوی معاملات کا قانون (۱) اشخاص (۲) اشیاء (۳) اور ضابطہ کے تین حصوں میں تقسیم ہوتا تھا، دنیاوی معاملات کا تابوں میں معاملات کے ساتھ عبادات بھی شامل ہیں، اور ترتیب بھی مختلف ہے، امام ابوحنیفہ کی ترتیب، عبادات، معاملات، اور جنایات، تین حصوں میں بٹی ہوئی ہے، حس میں قوانمین عمومی لینی دستور اوراحکام مملکت بھی شامل ہیں، اور ان کی بیرترتیب، روی قانون کی جس میں قوانمین عمومی لینی دستور اوراحکام مملکت بھی شامل ہیں، اور ان کی بیرترتیب، روی قانون کی جس میں قوانمین عمومی لینی دستور اوراحکام مملکت بھی شامل ہیں، اور ان کی بیرترتیب، روی قانون کی جس میں غور بی خانف ہیں۔

امام ما لک نے موطا میں ابواب کی جوز تیب رکھی ہے، وہ امام ابو حنیفہ کی ترتیب سے مختلف ہے، اور عبادات ومعاملات سب خلط ملط ہیں۔

اس زمانے کے ایک نقیہ امام زیدائن علی کے جموع الفقہ کی ایک الگ ترتیب تھی، گووضویا
نماز ہرایک کے یہاں سب سے مقدم ہے، کیوں کہ حدیث میں اسے دین کاستون قرار دیا گیا ہے،
ان تینوں ہم عصر فقہاء کی تالیفوں میں ابواب کی ترتیب کا بے انتہاء اختلاف بتا تا ہے، کہ ترتیب میں
بھی ان کے سامنے کوئی ہیرونی نمونہ نہیں تھا، اور جرکوئی اپنے ذہن سے اپنے لیے ایک خاکہ پسند کر دیا
تھا، امام شافعی اور مام احمد بن ضبل کا زمانہ نسبتاً بعد کا ہے، اس لیے ان سے یہاں بحث کی ضرورت
نہیں، البتہ قابل ذکر ہے کہ روی ترتیب کسی بھی اسلامی فقیہ نے اختیار نہیں گی۔ (۱)

(۵) قانون اسلامی اور قانون رومایش بنیادی فرق بھی کم نہیں ہے، دومی بت پرست اور مشرک نتھے، تو مسلمان وحدت پرست، اور شرک کے مخالف، روما میں پدری سطوت معاشرتی نظام کی بنیادتھی، (پوسٹ کا مقدمہ انسٹی ٹیوٹ آف گاپوس ۱۱) عربول میں بیرچیز ندز ماند جاہلیت نظام کی بنیاد تھی، (پوسٹ کا مقدمہ انسٹی ٹیوٹ آف گاپوس ۱۱) عربول میں بیرچیز ندز ماند جاہلیت

<sup>(</sup>۱) اسلامی قانون ؤ اکثر حمید الله بحواله چراغ راه: ۲۲۸

میں تھی نے ذیات اسلام میں، قانون روہا اس قدر کیر کا فقیر تھا، کہ اس کی دل برداشتہ کرنے والی ضابطہ پرتی Tedious. Porm ALI Ties کمی بھی دور نہ ہو تھی، مثال کے طور پرگایوں کے نبہتا جدید (دوسری عیسوی) کے مجموعہ قانون میں تھم ہے کہا گرکوئی شخص اپنی درخواست میں انگور کی نیل کھے تو مقد مہ خارج ہوجائے گا، کیوں کہ قانون دواز دہ الواح میں انگور کے درخت کی اصطلاح آئی ہے، (گایوس: جاارہ) مقدمہ بازی میں دعوے اور جواب وغیرہ میں الفاظ بلکہ حرکات تک نا قابل تیم را گایوس: جارہ کا سے کہا کہ حرکات تک نا قابل تیم را کی میں دعوے دروں کہ تا ہوگا ہے۔ (۱)

(۲) خود جس چیز کوروی قانون کہاجاتاہے، وہ بھی خالص رومی چیز نہیں ہے، بلکہ غیرقوموں سے نماس نے قدیم پینز نہیں ہے، بلکہ غیرقوموں سے نماس نے قدیم پست قواعد کو بدلنے پر آمادہ کیا، آخرافر لیقہ سے تجارت بھرایشیائے کو چک کے تمدن سے سابقہ شرقی اثر ات کورفتہ رفتہ قانون روما میں رچانے اور اسے مہذب بنانے کا ماعث بنا۔ (۲)

ابتدامیں قانون روما قانون مراسم زمبی پر شمل تھا، اور دیوتا ہرانسانی معاملے میں دلچہیں لیتے سمجھے جاتے ہے، روی تا مراس کا تعلق کشوری انتظامات سے کردیا گیا، چنانچ بجلس دہگانہ نے قانونِ دواز دہ الواس مرتب کیا، جس میں کار وہار نیز دستور مملکت کے متعلق احکام ہے، رفتہ رفتہ حکم انوں نے قانون سازی کے اختیارات حاصل کرلئے جب کہ اسلام میں پیاریوں کا نظام بھی آیا، ی نہیں، اور قرآن وحدیث کے خلاف قانون سازی کا بھی کی گئے گئے نہیں دور اور غلامی کے متعلق جواخلاق سوز اور خلامانہ کا بھی کسی کو اختیار ہی بھی گئے گئے نہیں روم میں نگاح اور غلامی کے متعلق جواخلاق سوز اور خلامانہ احکام ہے ان کی اسلام میں بھی گئے گئے نہیں رہی۔

(2) مؤرفین نے جس اہتمام سے میذکر کیا ہے کہ عربول نے دنیا کے دوسرے ممالک اوراقوم کو کیا فائد سے کیا کیا فائد سے اوراقوم کو کیا فائد سے کیا کیا فائد سے کیا گیا فائد سے کہا گیا فائد ہے۔

(۱) یوسٹ: ۲۳، بحوالہ مغمون ڈاکٹر حمد اللہ حمال فراہ: جماری کا موادن جماری کیا کیا گیا ہے۔

<sup>(</sup>٢) بوست ٢٥٠ الما لكلو بيذيا آف موشل مائنس بحالة ج أخ راه: ٢٢٨

پو فیچ ہیں ، مثلاً طب ، فلکیات ، نجوم ، اور علوم فلفہ و فیر ہ ، کین کسی نے بید ذکر نہیں کیا کہ مسلما توں نے رومیوں سے ان کا قانون لیا ہو۔

(۸) ہمارے موقف کو فقہ اسلامی کے مطالعہ سے اور زیادہ تقویت پہو چی ہے، ہم ان میں فلف فراہب اور منحد دا راء پاتے ہیں، اور ہر تھم کا سلسلہ کتاب وسنت ، اجماع اور شریعت کے مقرر کردہ ویکر قواعد وضوابط سے ملتا ہے، کوئی تھم ایسانہیں ہے جس کے مضمون میں کوئی اور حوالہ فل سکے جملا یہ کیوں کرمکن ہوسکتا ہے، کہ یہ قوانین روی قانون سے اخذ کیا جائے، اور ماخذ پر ایسا پر دہ ڈال دیا جائے کہ اس کا سرائے تک ندل سکے۔

## اعتدال ببندمستشرقين كااعتراف:

ای لیے اعتدال پیندمتشرقین نے یہ اعتراف کیا ہے کہ اسلامی قانون کی اپنی مستقل حیثیت ہے، اس پررومی یادیگر قوانین سے متاثر ہونے کا دعویٰ بے جبوت اور بے بنیاد ہے۔
مشہور مستشرق جی ، ایچی، بوکی نے فقہ اسلامی پررومی اثرات کے دعویٰ کو دلائل سے غلط خابت کرنے کے بعد بوی وضاحت ہے کھا ہے کہ:

"فقد اسلامی کی اپنی ایک مستقل ذاتی حیثیت ہے، اوراس پر کوئی بھی بیرونی قانون اثر انداز بیس موا۔" (۱)

اطالوي مستشرق ي اے نال لينور قم طراز ہے:

"فقداسلامی برائے نام بھی رومی قانون ہے متاثر نہیں ہوا۔" (۲)

متشرق شيول لكمتاب:

''انسانیت کومرصلی الله علیه دسلم کی طرف انتساب پرفخر کرنا چاہئے، کہ انہوں نے ناخواندہ مونے کے باوجود آج سے چودہ سو (۱۲۰۰) سال پہلے دنیا کواپیا قانون دیا کہ ہم اہل یورپ اگر

<sup>(</sup>۱) معارف العم كذر مارى: ١٩٥٨م بخوالدمغا: ٢٥٨ (٢) چراخ راه: جمار ١٩٥٨م

دو ہزارسال کے بعد بھی ایسا قانون مرتب کرلیں توبیہ ہماری سب سے بڑی معراج ہوگی۔'' ایک فرانسیسی ماہر قانون ڈاکٹر زیس کہتا ہے کہ:

ورجس وقت میں فقہ اسلامی کا مطالعہ کرتا ہوں تو جھے محسوس ہوتا ہے کہ فرانسیسی اوررویی قوانین میں سے جو کچھ بھی میں نے پڑھا ہے، وہ سب بھول چکا ہوں اور میں یقین کرتا ہوں کہ قانونِ اسلامی اور قانونِ روما کے درمیان کوئی علاقہ نہیں ہے، اور آخر کیوں کر ہو جب کہ ہمارے قانون کی بنیا دانسانی عقل پر ہے، اور قانون اسلامی کا تعلق خاص وی اللی، اور مرچشمہ نبوت سے قانون کی بنیا دانسانی عقل پر ہے، اور قانون اسلامی کا تعلق خاص وی اللی، اور مرچشمہ نبوت سے جو بھران دونوں کے مابین موافقت کیے ہوگئی ہے؟ دیگر یا ہمی اختلافات اپنی جگہ ہیں۔' (۱)

# قوانین عالم برقانون الہی کے اثرات

اب آئے بحث کے دوسرے حصہ کی طرف متوجہ ہوتے ہیں کد دنیا کے قوانین پراسلامی قانون کے کیا اثرات پڑے؟

اسلامی قانون اگرقانون الہی کا نام ہے، تو کہنا چاہئے کہاں معنی میں خود قانون رو ما قانون اسلامی ہے متاثر ہواہے، ہم ان مصنفین کوخرائ عقیدت پیش کرتے ہیں ، جنہوں نے استشر اتی فننے کے مقابلے میں ہے واز بلند کی کہ اسلامی قانون کوقانون رومی ہے متاثر کہنے والے بینہ بھولیں کہ درحقیقت خود قانون روما، قانون الہی ہے متاثر ہواہے، اگر قانون اسلامی اپنی موجودہ شکل کے ماتھ، رومی قانون سازی کے وقت موجود نہ تھا، گروہ قانون الہی ہم حال موجود تھا، جوحفرت آدم کے عہدسے چلاآ رہا ہے، اورجس کی تھیل بعد میں قانون اسلامی کی شفس میں ہوئی۔

اس لیے قانون روما کا قانون البی ہے متاثر ہونا ایک قدرتی بات ہے،اس کے لیے شواہر موجود ہیں، گران کو بیجھنے کے لیے رومی قانون کا تاریخی پس منظر معلوم ہوناضروری ہے۔

### قانون روما كاتار يخي پسِ منظر

قانون روما ایک انسانی قانون ہے، اور دنیا کا سب سے پہلامجموعہ توانین ہے، ویسے تاریخی طور پر انسانی قانون کا آغاز یونان سے ہوتا ہے، گر بوٹائی قانون میں اخلاق، سیاست اور معاملات، سب خلط ملط تھے، ان میں تمیز سب سے پہلے قانون رومانے پیدا کی، اور اخلاق کو خاری معاملات، سب خلط ملط تھے، ان میں تمیز سب سے پہلے قانون رومانے پیدا کی، اور اخلاق کو خاری کر کے صرف سلطنت اور امور عامہ کے احکام اس میں شامل کئے گئے، گر یہ بات بھین ہے کہ روما کے ابتدائی قانون سازوں نے یونان کے آخری مقنین سے کافی مردلی ہے، اور روما کوعروج بونان

کے زوال کے بعد ہی میسر ہوا۔

روہا کے مجموعہ تو انین دواز دوالواح سے پہلے دہاں کا کوئی یا قاعدہ قانونی نظام نہ تھا، جو کچھ تھا نہ جس رسوم ور دایات پر جنی تھا، ہرسال شہری معاملات دنزاعات کے تصفیے کے لیے نہ ہی کوئسل کا ایک رکن مقرر کر دیاجا تا تھا، اور دعی اپنی رائے سے نیسلے کرتا تھا، اور تمام معاملات کی گرانی کرتا تھا۔

تقریباً ۸۸ – ۵۱ قبل کے دس آ دمیوں کی ایک سمیٹی نے باہمی صلاح دمشورے سے "دوازوہ الواح" نام کا مجموعہ کا نون مرتب کیا جسے روما کے قانونی نظام میں بنیادی اہمیت حاصل ہے، اس مجموعہ میں معاملات وکاروبار اور مملکت کے انتظام وانصرام سے متعلق احکام تھے۔(۱)

اورا کثر وہ رسم وروایات بھی شامل ہو گئے تھے، جو پہلے ہے رومیوں میں جاری تھے، اگر چہ امکانی حد تک اس کی کوشش کی گئی گئی گئی انون غربی بنیادوں سے الگ ہوکر خالص جہوری خطوط پر مرتب کیا جائے، مگراس میں ان کوکامیا بی نہ ہو تکی ، اور نہ ہو سکتی تھی ، یہی وجہ تھی کہ اس قانون کے مرتب ہونے کے ایک صدی بعد تک غربی گروہوں کا اقتدار قائم رہا، اور وہ قانون کی تشریحات کے ذریعہ اس کی غربیت میں اضافہ کرتے رہے، جس کے نتیج میں وہ ایک غربی، دیوانی اور اخلاقی ادراخلاقی ادکام پر مشتمل قانون بن گیا تھا۔ (۲)

بعد کے زمانے میں ہم ویکھتے ہیں کہ حالات وضروریات کی مطابقت سے احکام کی تشریح
وتو ضیح اور اجتہاد وانتخر ای کا کام غیر منظم طور پر جاری رہا، چنانچہ گایوں وغیرہ کے گئ مجموعوں کے
مرتب کئے جانے ، اور متعدد قانون سازمجلسوں کے قیام کا ذکر قانون کی تاریخ میں موجود ہے ، اس
طرح تدوین قانون کی کوشش رفتہ رفتہ ارتقائی مدارج سطے کرتی رہی۔ (۳)

پھرتقریباً ایک ہزارسال بعد <u>۱۳۵۶ء میں جب شہنشاہ جسٹی نین تخت سلطنت</u> پر فائز ہوا،تو اس نے قانون کی با قاعدہ مذوین کی طرف سب سے پہلے توجہ کی ، چنانچے اس نے رائج شدہ قانون،ادر

<sup>(</sup>۱) نظریهٔ سلطنت: ۱۳۰ (۲) نظریهٔ سلطنت: ۲۰

<sup>(</sup>m) خصوص قانون رو ما: ۱۳۲۷ مام ابوهنیفتر کی تدوین قانون اسلامی: ۲۹

مرتب شدہ مجموعوں کا مطالعہ کرنے کے بعد قانون کود دحصوں بیں تقسیم کیا۔

(۱) قانون موضوعه (۲) قانون غير موضوعه

قانون موضوعہ سے مرادوہ قوانین ہیں، جو مختلف قانون سازا سمبلیوں نے مختلف و توں ہیں بنائے سے ،اور قانون بنائے سے ،اور قانون بنائے سے ،اور قانون فیر موضوعہ سے مرادروم کے مجتبدین اور مجسٹریٹوں کے نتادی اور اعلانات ہیں، جو حالات کی مناسبت سے مختلف و تتوں میں صا در ہوئے سے ،اور قانونی حیثیت حاصل کر بھے سے ،۱۸۵ء میں مناسبت سے مختلف و تتوں میں صا در ہوئے سے ،اور قانونی حیثیت حاصل کر بھے تھے ،۱۸۵ء میں جسٹی نین نے قانون موضوعہ کی با قاعدہ تدوین کے لیے دی (۱۰) ذبین اشخاص پر شتمل ایک لاء کمیشن مقرر کیاا وراس کو بنیادی طور پر دو ہدایتیں دیں۔

(۱) قانون کے نام پر جونفول چیزیں رائج ہوگئ ہیں، ان کو ترتیب سے الگ رکھاجائے۔

(۲) قوانین میں جن مقامات پرتشاد ہواس کو دور کرنے کی اور باہم مطابقت بیدا کرنے کی کوشش کی جائے۔

چنانچ کمیش نے ہدایت کے مطابق ایک سال کے عرصہ میں ۱۳۹ میں اس کام کو پایئے تھیل تک پہونچایا، اس کے بعد جسٹی نبین نے ملک میں جاری تمام قوانین واحکامات کومنسوخ کر کے اس نے مجموعے کو قانون موضوعہ کے طور پر نافذ کیا۔

اس کے ایک سال بعد دئمبر و ۱۳ یوسی جسٹی نین نے ایک دوسری کمیٹی بنائی ،جس کے ذمہ قانون غیر موضوعہ کی طرح قانون غیر موضوعہ کو بھی انون غیر موضوعہ کو بھی مقصد بیٹھا کہ قانون موضوعہ کی طرح قانون غیر موضوعہ کو بھی ایک ڈائجسٹ میں جمع کر دیا جائے ،گر بڑی پریشانی مجسٹریٹوں اور قاضوں کے اعلانات واحکام کے باہمی اختلافات کی وجہ سے ہوئی ، ان کے درمیان تطبیق کی کوئی شکل نہ بنتی تھی ، چنانچہ اس پریشانی باہمی اختلافات کی وجہ سے ہوئی ، ان کے درمیان تطبیق کی کوئی شکل نہ بنتی تھی ، چنانچہ اس پریشانی کو دورکر نے کے لیے جسٹی نمین نے بذات خود پچاس (۵۰) نصلے صادر کئے ، اس طرح یہ جموعہ دسمبر میں کمل ہوکر ملک کا قانوین قراریایا۔

جسٹی نین نے ای سال گاہیں (Gaius) کی ایک قدیم کتاب قانون پرنظر فانی کراک اسٹی ٹیوٹس (Insititutes) کے نام ہے اس کی ترتیب کرائی، گاہیں کی کتاب روی قانون کے سلطے میں بہت اہم تھی، اس میں قانون کے بنیا دی اصول بیان کے گئے تھے، وہ طلب کے لیے ب مدمغیر بھی جاتی تھی، اور ڈا بجسٹ کے مطالعہ میں بھی تمہید کا کام دیتی تھی، پھر سامتے میں پہلے مجموعہ قانون پر جو 20 مے میں کمل ہوا تھا، نظر فانی کرائی گئی، اور اس عرصے کے تمام اضافوں کواس میں شامل کر کے وقت اور ضرورت کے لیا ظ ہے کمل کیا گیا، اس عرصے کے تمام اضافوں کواس میں شامل کر کے وقت اور ضرورت کے لیا ظ ہے کمل کیا گیا، اس عے مجموعے کا نام "کو ڈکس ریپی ٹی ٹائی برائی کیا گئی۔ اور کیا گیا، اس میں بینضرت کردی پرائی کیا گئی کہ آئیدہ وضع قانون سے متعلق جو تجویز یں عمل میں لائی جا تھی گی، آئیدں فرامین جدیدہ کی طرح شائع کیا جائے، چنا نچہ اس کے بعد شائع شدہ ایک سوسر (۱۵ کا) ناولس (NOVELS) می مان اور کیا باضا بطر شکل نہیں دی گئی۔

غرض سات آٹھ سال کی مدت میں رومی قانون کا میر مجموعہ مرتب ہوا، جو آج کل رومی قانون کے نام سے موجود اور مشہور ہے، جسٹی نین کی یہی مختلف تالیفات ہیں، جن کو ایک تالیف مانا جاتا ہے، اس میں مندرجہ ذیل مجموعے شامل ہیں۔

- (۱) ۋائجىت
- (۲) انشی نوٹ
- (٣) كود كس ريى فى تاكى پراكى ليكنونس
  - (۱م) ناولس (۱)

یمی وہ آخری مجموعہ کا نون ہے، جس کورومن لاء کہاجاتا ہے، اس کے بارے میں تمام قانون دانوں کا اتفاق ہے کہ بیداسای طور پر دواجزاء سے مرکب ہے، (۱) قانون فطرت، (۲) قانون مکی۔

<sup>(</sup>۱)خصوصی قانون رو ما:۳۸۲۳۸

جوقانون ایک قوم اینے لیے بناتی ہے، وہ اس کا ملکی قانون کہلاتا ہے، اور جونطرت، تمام نوع انسانی کے لیے مقرر کرتی ہے، وہ قانون فطرت کا نام پاتا ہے، قانون کی کتابوں میں قانون فطرت کا نام پاتا ہے، قانون کی کتابوں میں قانون عام، فطرت کے اور کئی نام بھی ملتے ہیں، مثلاً قانون قدرت، قانون الہی، قانون عقل، قانون عام، قانون غیرہ ۔(۱)

## قانون روما برقانون الهی کے اثرات

قانون روما کے اس تاریخی لیس منظرے اندازہ لگایا جاسکتا ہے کہ قانون روما، ابتداء سے

لے کر آخر تک باوجود کوشش کے فدھی اثرات سے نئی نہ سکا، اور قانون النی سے ناگز یر طور پر
متاثر ہوکر رہا، جس سے کسی انسانی قانون کوچارہ کارنہیں ہے، آغاز کے بارے میں ہم بتا چکے ہیں
کہروما کو یونان کے زوال کے بعد عروج نصیب ہوا، گریدا یک حقیقت ہے کہ نوجی لحاظ سے غالب
سے ایر جم رومااد بی اور قانونی نقط منظر سے یونان کا خوشہ چیس رہا۔

اس کے علاوہ حکماء اور ماہرین قانون کے بیانات سے بھی اس کی تائید ہوتی ہے، کہ قانون کااصل مصدر قانون الہی ہے۔

#### ذیل میں چند حکماء کے اقوال ملاحظہ ہوں!

(۱) ارسطو - قانون دوحسوں میں بٹاہوا ہے، قانون عام، اور قانون خاص

قانون خاص قواعد وضوابط مکتوبی پر بنی ہے، اور قانون عام ایسے غیر مکتوبی احکام وقواعد پر مشتمل ہے جن کودنیا کے تمام انسان تسلیم کرتے ہیں۔

(۲) سسرو-اس میں شک نہیں کہ دنیا میں ایک سچا قانون ہے، جوہر جگہ یکساں پایاجا تا ہے، دنیا کی تمام قومیں ہرزمانے میں اس کی تابع رہی ہیں ،اورر ہیں گی ،اورکل انسانوں کا ہمیشہ ایک ہی حاکم وما لک ہے، وہ حاکم خداد ند تعالیٰ ہے، جس نے اس قانون کومر تب کیااور ترتی دیتا رہےگا۔

(۳) گالیس-دنیای ان تمام قوموں میں جن کے یہاں تو انین پر عمل ہے، قانون کی دوسیس ہیں، ایک فتم کا قانون وہ ہے جوایک قوم اور ریاست کے لیے مخصوص سمجھا جاتا ہے، اور دوسری قتم کا قانون وہ ہے جو تمام لوگوں کے واسطے عام ہے، پہلا قانون ملکی کہلا تا ہے، کیوں کہ اس کا تعلق ایک ریاست اور ملک سے ہوتا ہے، اور دوسرا جس جینشیم (JUSTENJIAN) کہلا تا ہے، کول کہ ان ان کی ریاست اور ملک سے ہوتا ہے، اور دوسرا جس جینشیم (Justen Jian) کہلا تا ہے، کیوں کہ انسانیت کی تمام قومیں اس کے تابع ہوتی ہے، (یونان کی اصطلاح میں اس لفظ کا اطلاق قانون قدرت پر کیاجا تا تھا، اور اس سے فلسفیانہ اضلاقی قوانین مراد لئے جاتے۔ نتھے)

(٧) بخسطی نیین - قانون فطرت جس کوتمام قومیں مانتی ہیں،اور جس کوخدا کی مثیبت

نے جاری کیا ہے بمیشہ سے ہے اور ابدتک بلاتر میم وتبدیل ایک ہی طور پر نافذر ہےگا۔(۱) تاریخ سے میہ بات بھی ثابت ہے کہ رواقبین کا فدکور واصول' لیعنی فطرت کے مطابق زندگی گذار نا'' اہل روما کی سوسائٹی میں سرایت کر گیا تھا، خاص طور پر روما کے قانون واں اس سے بہت

متاثر تھے، اورصد بوں وہ اس فلنفے کے حامی رہے،الی صورت میں کیاعجب ہے کہ قانون فطرت ، ما تاثر تھے، اورصد بوں وہ اس فلنے کے حامی رہے،الی صورت میں کیاعجوں اس سے متاثر ہوا ہو۔

چنانچ جسٹی نمین نے تدوین قانون کے متعلق جواپنا پیغام نشر کیا تھا،اس میں اس نے کہا تھا

'' کہ تمام قو میں جن میں قوانین اور مراسم پر ممل کارواج ہے وہ ایک حد تک اپنے مخصوص
قوانین کی تالع ہوتی ہیں،اورا کی حد تک فطری قوانین کی تالع ہوتی ہیں'' (۱)

ای طرح روما کے قانون دانوں میں بیہ بات بھی عام طور پرمشہور ہے کہ روما کے مجسٹریٹوں کے اعلانات کی وجہ ہے قانون النبی کا بڑا حصہ رومی قانون میں شامل ہو گیا ہے، انہی وجوہات کی بنا پر عام طور پر ماہرین قانون کا خیال ہے کہ قانون روما کا آخری مجموعہ جس کوجسٹی نین نے شائع کرایا تھا وہ دوا جزاء ہے مرکب ہے، (۱) قانون ملکی (۲) قانون فطرت۔ (۲)

یبال بیہ واضح کر دینا ضروری سمجھتا ہوں کہ قانون فطرت ہے آج کل کی اصطلاح میں قانون فطرت ہے آج کل کی اصطلاح میں قانون طبعی ہرگز مراد نہیں ہے، جنگی بنا پر نظام عالم کے افعال و ترکات میں نظم وضابطہ نظر آتا ہے، بلکہ وہ قانون اخلاق مراد ہے، جن پر فلسفہ یونان کی بنیادھی ،اور جس کے بارے میں ہمارادعویٰ ہے کہ وہ مسلسل صدائے البی کی بازگشت کا ثمر ہ تھا ،حتیٰ کہ فلسفہ نے بھی یہیں ہے اصول اخذ کر کے اپنی بنیاد قائم کی تھی۔

چنانچ قانون کی کتابوں میں عام طور پرلکھا ہوا ہے کہ جب فلسفہ کیونان کی شمع استھز میں گم ہوئی تؤروما میں اس کا آفتاب طلوع ہوا۔(۳)

فدكوره بالاتفصيلات سے چندنتائج سامنے آتے ہيں:

- (۱) دنیا میں قانون کا نقط ٔ آغاز مذہب وفطرت ہے۔
- (۲) دنیا کاسب سے پہلامجموعہ قوانین دواز دہ الواح بھی ندہب کے اثر سے محفوظ شدہ سکا تھا۔
  - (٣) يونان فلف اخلاقيات كاصول مدبب سے ليے تھے۔
- (4) جسٹی نین کارومن لاء بھی ندہب سے فرار کی تمام کوششوں کے باوجود ندہب

كاثرات عن ندسكار

ان تتائج کی روشی میں بیدوعولی اپن جگه درست ہے کدرومن لا ،اسلامی قانون (لیمنی قانون الہی) سے متاثر ہوا ہے۔(۱)

<sup>(</sup>۱) ان مباحث كاماً خذ "جراغ راه" پاكتان كا" اسلامي قانون تمبر" ہے۔

# مغربی قوانین براسلامی قانون کے اثرات

آج قانون روماعملی طور پر موجود نیس ہے، اس کے نظریات اور اسای قواعد تاریخ کی کتابوں کی زینت بن گئے ہیں، اس لیے قانون روما کی اثر پذیری کی تفسیلات بتائی نہیں جا سکتیں، گررومی قانون کے زوال کے بعد پورپ ہیں جس قانون نے جنم لیا، اس کے بارے ہیں ہم کلیات کر موقی قانون کے زوال کے بعد پورپ ہیں جس قانون نے جنم لیا، اس کے بارے ہیں ہم کلیات کے علاوہ جزئیات کی روشن میں بھی بیروکو کی کرسکتے ہیں کہ مغربی قانون پر اسلامی قانون کے اثر ات پڑے ہیں، اگر چہ بحث کے اس پہلوکو مغربی قانون وانوں اور مورضین نے سرے سے نظرانداز کردیا ہے، البتہ بعض انصاف پیند محققین نے اس کا کھلے دل سے اعتراف کیا ہے، مثلاً مشہور کردیا ہے، البتہ بعض انصاف پیند محققین نے اس کا کھلے دل سے اعتراف کیا ہے، مثلاً مشہور مستشرق پروفیسر ڈیوڈ ڈی سانتی لائس (DAVID. D. SANTI LANCE) نے اپنی مشہور کتاب "THE LEGACY OF ISLAM" میں کھتے ہیں:

''عربی قانون سے جو چیزیں اہل یورپ نے قطعی طور پر لی ہیں ،ان میں بعض قانونی ادارے ہیں، جیسے محد دوشرکت اور بعض تجارتی قوانین کی اصطلاحات ،لیکن اگر ان کونظرانداز بھی کردیا جائے تو اس میں کوئی شبہ بیس کہ عربی قانون کے بعض اعلیٰ معیاری اجزاء نے موجودہ یور بین تصورات کے نشو دار تقاء میں مفید حصہ لیا ہے،ادر یہیں سے اس کی فضیلت دہرتری کا شوت ماتا ہے'(۱) ہم جا ہے جیں کہ اس کے بارے میں مجمح قائق پیش کے جا کیں۔

مغربی قانون پرمشرقی قانون بالضوص اسلامی قانون کے جواثر ات پائے جاتے ہیں دو ان چندگوشوں میں صافے محسوس کے حاسکتے ہیں:

(١) چراغ راه: ج ارا٩٩ ، بحواله د سماله ترجمان القر آن ترجمه مولوي ابولعر خالدي

#### اسباب ومحركات

(الف) عرب آغاز اسلام ہے بھی پہلے بحروم کے ساطی ممالک میں بہتے تھ، ان ممالک میں ابتے تھ، ان ممالک میں قانون عامہ (UNIVERSAL LAW)رائے تھا، جن کی بنیادان تجارتی مراسم ممالک میں قانون عامہ کروم کے تاجروں کے درمیان جاری تھے، رومیوں نے جب ان ممالک کو فتح مواں کو وہاں کے عادات اور قانون عامہ ہے سابقہ پیش آیا، اور لازمی طور پردہ اس سے متاثر ہوئے ، رومی ماہرین قانون نے اس قانون کو بین الاقوامی قانون یا قانون فطرت کا نام دیا ہے، اس کے برخلاف دہ اسیے قانون کو کئی قانون یا سول لاء کہتے تھے۔

اس بین الاقوامی قانون سے رومی استے متاثر ہوئے کہ بالآخریہ قانون روما کا ایک جزبن گیا، بیروت جوآج لیتان کا دارالسلطنت ہے، وہ رومی قانون کی تعلیم کامر کزینا، متعدد رومی ماہرین قانون مثلاً ہے لی نین ( PAPINIAN) اور ڈروشی قانون مثلاً ہے لی نین ( PAPINIAN) اور ڈروشی DOROTHDE) اور دروشی

ردمی قانون پرقانون اقوام کااٹر قوانین معاہدات میں بالکل نمایاں نظر آتا ہے، چنانچہ رومی قاضوں ادر مجسٹریٹوں نے اس قانون کو بہت سے معاملات میں استعمال کیا ، ادر اس کے ذریعہ انصاف تک پہو نیجنے کی کوشش کی۔

(ب) اسلامی فتوحات کے بعد ایک مرتبہ پھرمشرق کامغرب سے رابطہ قائم ہوا، مسلم تاجروں کے اٹلی اور خصوصاً اسپین کے ذریعہ (جب کہ وہ عالم اسلام کا ایک صوبہ تھا) مغرب سے رابطے قائم ہوئے۔

صلیبی جنگوں نے بھی رومیوں پرمسلمانوں کے اثرات کو بہت بوھایا، ہم ان اثرات پر ذرا تفصیل سے نگاہ ڈالتے ہیں:

# اسلامی قانون کے آفاقی اصول وکلیات

اسلامی قانون کی بنیادی خصوصیات تین ہیں: جود نیا کے کسی قانون کے اعمر پائی نہیں جاتیں۔

(۱) جامعیت (۲) ابدیت (۳) اورانسان کے فکر کا دہمذیبی ارتقاء ہے ہم آ ہنگی۔

اسلامی قانون اوراس کے نظریات کا سجیدہ مطالعہ ایک حقیقت پند جائزہ نگار کواسی نتیج

پر پہو نچا تا ہے، اسلامی قانون کا ہر کلیہ اس کی بہتر مین مثال ہے، گرنمونے کے طور پر چندمثالیس ذکر

کی جاتی ہیں، جن میں ایک طرف یہ تینوں خصوصیات جھلکتی ہیں، اور دومری طرف یہ بھی ثابت ہوتا

ہے کہ اسلام کے بعدروئے زمین کے جس خطے میں بھی جوتوانین بنائے گئے ،ان پر اسلامی قانون

گری چھاپ پڑی۔

گری چھاپ پڑی۔

### اسلام كانظرية مساوات

اسلام اپنے بوم آغاز ہی ہے سل انسانی کے اندر پائی جانے والی تفریقات کا مخالف، اور نظریت ساوات کا علمبردار ہے، قرآن وحدیث کی متعدد نصوص میں تمام انسانوں کے درمیان مساوات کا علمبردار ہے، قرآن وحدیث کی متعدد نصوص میں تمام انسانوں کے درمیان مساوات کا اعلان کیا گیا ہے۔

يايها الناس اناخلقناكم من ذكر وانثى وجعلناكم شعوباً وقبائل لتعارفوا ان اكرمكم عند الله اتقاكم. (١)

ترجمه: الوكواجم فيتم كوايكم داورايك عورت سے بنايا، اورتم مين ذاتيل اور

خاتدان پیدا کئے، تا کہ آپس کی پیچان ہو، بلاشبہتم میں اللہ کے نز دیک بڑامعزز وہی ہے، جوتم میں سب سے زیاوہ متقی ہو۔

حضورا كرم عليه الصلوة والسلام في فرمايا:

يايهاالناس الاان ربكم واحد الاان اباكم واحد الالافضل لعربي على عجمي الالافضل لاسود على احمر الابالتقوى. (۱)

تسوجمه: الياتوابلاشبة تههارارب ايك هي، سنوابيتك تمهار عباب ايك بين، سنواكسي عربي كوكسي عجمي پر،اوركسي كاليك كوكسي سرخ پركوئی فضيلت حاصل نهيس ،سوئے تقویٰ کی بنياد بر۔

الناس سواسية كاسنان المشط الواحد لافضل لعربي على عجمي الابالتقوى. (٢)

تسر جمہ: تمام لوگ تنگھی کے دندانے کی طرح برابر ہیں،کسی عربی کوکسی عجمی پرکوئی برتری حاصل نہیں ہے،گمرتقوی کی بنیادیر۔

ان الله قد اذهب عنكم عبية الجاهلية وفخوها بالآباء انما هو مؤمن تقى اوفاجو شقى الناس كلهم بنو آدم و آدم من تواب دواه التومذى وابوداؤد. (٣) اوفاجو شقى الناس كلهم بنو آدم و آدم من تواب دواه التومذى وابوداؤد. (٣) تسرج مد: بلاشبالله نيم عنها بليت كغروداورا بائى فخركودوركرديا، يا توده بالإراد من مؤمن بوء يابدكار فاجر، سار كوگ آدم كى اولاد بين، اورا دم منى عنه عقه مؤمن بوء يابدكار فاجر، سار كوگ آدم كى اولاد بين، اورا دم منى عنه عقه م

ان مسلسل ہدایات و پیغامات کے ذریعہ اسلام نے اپنی حکومت کے تمام شہریوں کے درمیان ہرطرح کے امتیازات کا خاتمہ کیا، رنگ وسل ، ذات پات اورعلا قائیت کی تمام حد بندیاں اسلام نے توڑ ڈالیس، اور دنیا کو ایک ابدی اور حقیقی مساوات کا درس دیا، جس کی گونج صدیوں بعد سرج بھی عالم کے فضائے بسیط میں سنائی و رے دہی ہے۔

<sup>(</sup>۱) كنزالعمال: جسر ۱۹۹۹: جسر ۱۹۳۳) التشريع البحائي الاسلامي: ج ار ۲۱ (۳) مشكلوة شريف: ۱۳۱۸ و ۲۱۸

واضح رہے کہ اسلام کا یہ نظریۂ مساوات ساجی دباؤ، یا صالات کے زیر اثر وجود میں نہیں ہے انھا، جبیا کہ یورپ میں مساوات کا نظریہ مسلسل انقلابات ، اور بغاوتوں کے بتیج میں رونما ہوا،
بلکہ اسلام نے ایسے ماحول میں یہ بہتی دیا تھا، جب کہ کی اور قبائلی امتیازات کا ایک طوفان ہر پاتھا،
عرب جا ہلیت کی تاریخ ، رنگ وسل ، مال و دولت ، جاہ و منزلت اور حسب ونسب کی تفریقات اور ان
کی بدولت جا ہلانہ فخر وغرور کی داستانوں سے لبر ہز ہے۔

ایسے خالف ماحول میں اسلام نے بینظریۂ مساوات پیش کیا، جس کی پشت پر بظاہر کوئی خارجی یا داخلی طاقت موجود نہ تھی، اسلام نے اپنے آغاز ہی میں ایسے احکام اور اصول دنیا کودیے، خارجی یا داخلی طاقت موجود نہ تھی، اسلام نے اپنے آغاز ہی میں ایسے احکام اور اصول دنیا کودیے، جوانسانی تاریخ کے کسی دور میں بھی فرسودہ نہ ہو کیس، اور قیامت تک آنے والی انسانیت ہر عہد میں ان کی ضرورت کیساں طور پرمحسوس کرے۔

اٹھارہویں صدی عیسوی کے اواخریا انبیویں صدی عیسوی کے اوائل میں فرانسیمی انقلاب کے بعد مساوات کا جونظریہ یورپ نے پیش کیا، وہ کوئی نیا نظریہ بیس تھا، بلکہ اس سے گیارہ سو(۱۰۰)
سال قبل ہی اسلام اس کو پوری وضاحت کے ساتھ پیش کر چکاتھا، اور کہنا چا ہے کہ فرانس کا بینظریہ اسلامی قانون سے ما خوذ تھا۔

## عورت مردمساوات كانظريه

گر بورپ اس باب میں جس غلوا در افراط کا شکار ہوا ہے، وہ بورپ کی تاریخ کا افسوسناک
باب ہے، انسانی مساوات کے مفہوم میں بالیقین عورت مردمساوات بھی داخل ہے، اور اصولی طور پر
خود اسلام بھی عورت مرد مساوات کا قائل ہے، قرآن نے بوی وضاحت کے ساتھ مردوں اور
عورتوں کی ذمہ دار یوں اور حقوق کومساوی قرار دیا ہے۔

ولهن مثل الذي عليهن بالمعروف. (١)

ترجمه: اوردستور کےموافق عورتوں کا بھی ان مردوں پرحق ہے، جبیما کہ مردوں کاعورتوں

مراس مساوات کامغہوم بدلیا کہ عورت ہر لحاظ سے مردکی طرح ہے، یہ پورپ کی خیہ غلطی ہے، عورت مرد کا نفسیاتی اور حیاتیاتی مطالعة طعی طور پرمساوات کے اس مفہوم کی نفی کرتا ہے، دونوں الگ الگ صنف ہیں، دونوں کو ہر لحاظ ہے مسادی قرار دینا ہر گزممکن نہیں، دونوں پر ذر داریاں اور حقوق پالیقین برابر ہیں، مگر د دنوں کی ذمہ دار یوں اور حقوق کی نوعیت میں بڑا فرق ہے، ایک بادشاہ کی ذمہ داریاں ،اور خائدان کے حاکم کی ذمہ داریال من حیث الجلس خواہ كتى بى متحد ہوں مگران کی نوعیت میں بہت فرق ہے، ای طرح عورت خانگی امور ،خاندان کی تشکیل اورنسل جدید کی تغییر کی پوری ذمه دارے، جب که مرد خارجی تمام امور، گرمکان، راس سهن، نان نفقه، اوردیگر حقوق کی ادائیگی کا ذمہ دار ہے، بیغیر اسلام حضرت محمصطفیٰ صلی الله علیہ وسلم نے ذمہ داریوں کی تقسیم بہت ہی مناسب اور واضح انداز میں فرمادی ہے۔

الاكلكم راع وكلكم مسئول عن رعيته فالامام الذي على الناس راع وهومسئول عن رعيته، والرجل راعٍ على اهل بيته وهومسئول عن رعيته والمرأة راعية على بيت زوجها وولده وهي مسؤلة عنهم، متفق عليه. (١)

ترجمه: "سنواتم مل سے برایک ذمددار ہے، اور برایک سے اس کی ذمدداری کے بارے میں بوچھا جائے گا، پس امام لوگوں کا ذمہ دارہے، اس سے اس کی ذمہ داری کے متعلق سوال ہوگا، اور مرداینے گھر اوراہل وعیال کا ذمہ دارہے، اس سے اس کی ذمہ داری کے بارے میں پوچھا جائے گا، اور عورت شوہر کے اندرون خانہ اور بچوں کی نگراں ہے، اس سے اس کی ذمہ داری کے بارے میں سوال کیاجائے گا۔"

کے تمام مصارف کا ذمہ دار ادر اس کی عصمت کا محافظ ہے، یہی وجہ ہے کہ اسلام نے مرد کی ملکو نہ برتری کوتشلیم کیا ہے۔

وللرجال عليهن درجة . (١)

ترجمه: اورمردول كوكورتول پرفضيلت حاصل ہے۔

الرجال قوامون على النساء بمافضل الله بعضهم على بعضٍ وبما انفقوا من اموالهم. (٢)

تسرجمہ: مردعورتوں پرحاکم ہیں،اس بناپر جواللہ نے ایک کود دسرے پرنضیات دی ہے، اوراس داسطے کہ انہوں نے اپنے مال خرچ کئے۔

گریہ برتری جواسلام نے مردول کودی ہے، وہ محض اس بنا پر کدان کی ذمہ داریاں عور توں کے مقاب بلا پر کہان کی ذمہ داریاں عور توں کے مقاب بلا میں زیادہ بیں، اوراس دنیا میں وہی شخص صاحب مقام ہوتا ہے، جو ذمہ داریاں زیادہ سے زیادہ اداکرنے کی ہمت رکھے۔

غرض انیسویں صدی عیسوی میں عورت مرد مساوات کی جوتر کی آئی، وہ صدیوں پہلے اسلام پوری تفصیل کے ساتھ پیش کر چکا تھا، اورا یسے حالات میں پیش کیا تھا جب کہ دنیا میں کہیں بھی عورت کوکوئی مقام حاصل نہ تھا، وہ جانو راوراستعالی اشیاء سے بھی کمتر مجھی جاتی تھی، بلکہ بعض قو موں میں تو اس کو بدی کی جڑ قرار ویا گیا تھا، ایسے ناسازگار ماحول میں اسلام نے عورت کو بلند مقام دیا، اور زندگی کے میدان میں اس کومر دوں کے دوش بدوش کھڑا کیا، جواسلام کے قرن اول سے زیادہ آئے کے ماحول کا نقاضا معلوم ہوتا ہے، میاسلام کی ابدیت، جامعیت، اور ہر دور کے حالات سے ہم آئے کی واضح دلیل ہے۔

#### (r)

## اسلام كانظرية آزادي

اوہام وخرافات اورسم وروایات میں جکڑی ہوئی انسانیت کو اسلام نے شخصی آزادی کا خوبصورت نظریہ دیا، اس کوغیر فطری بندشوں سے نجات ولائی اور اس کی فطری صلاحیتوں کواجا گر کرکے سے مقام پر استعال کیا، اسلام نے انسان کوفکر وخمیر، دل ود ماغ، ند بب وعقیدہ، اور زبان وبیان ہرطرح کی آزادی دی، اوران قو توں کو بروئے کارلا کرایک مثالی معاشرے کی تقمیر کا تھم دیا، ونیل میں ہم اسلام کی عطا کردہ چند آزادیوں پر تھوڑی تفصیل سے نگاہ ڈالتے ہیں۔

# فكروخميري آزادي

اسلام نے اللہ الول کو فکروخیال کی آزادی دی، سائ میں رائے رسم وروایات کی پابند ہوں سے اس کور ہائی ولائی، اور اس کو ہرائی چیز کے قبول کرنے کا اختیار دیا، جوان کے واکرہ عقل میں آتی ہو، اور کسی ایس چیز کے مانے پر مجبور نہ کیا، جوان کے حدود عقل سے باہر ہو، اسلام نے کا کتات میں فوروفکر کی دوسوت دی، آفاق وانفس کے گہر مے مطالعہ کاسبق دیا، اور مطالعہ برائے مطالعہ نہیں، بلکہ عبرت وموعظت، تعمیر وترتی، اور انسانیت کی تنظیم و تشکیل نوکی خاطر، بیہاں تک کہ اسلام نے جب انسان کو ایمان کی وعوت دی، اور لفر سے دینے کا تخطیم و تشکیل نوکی خاطر، بیہاں تک کہ اسلام نے جب انسان کو ایمان کی وعوت دی، اور کفر سے درکئے کا تحکم دیا، تو اس کے لیے بھی عقل وفکر کا استعمال کرنے کو کہا، نظری اسالیب، اور عقلی استعمال کرنے کو کہا، نظری اسالیب، اور عقلی کا مشاہدہ کر بے قرآن کا تکا تک کہ عظم دیا، تا کہ وہ آفاق وانفس کے بردے میں خالتی کا کتات کی معرفت، اور نظر پے تو حید پر ایقان حاصل کی متعدد آبیات میں حق وباطل کی شاخت، خالتی کا کتات کی معرفت، اور نظر پے تو حید پر ایقان حاصل کی متعدد آبیات میں حق وباطل کی شاخت، خالتی کا کتات کی معرفت، اور نظر پے تو حید پر ایقان حاصل کی متعدد آبیات میں خور کرنے کی تلقین کی گئے۔ مشلاً

ان في خلق السموات والارض واختلاف الليل والنهاروالفلك التي تجرى في البحر بماينفع الناس وماانزل الله من السماء من ماء فاحيابه الارض بعد موتها، وبث فيها من كل دابة وتصريف الرياح والسحاب المسخربين السماء والارض لآياتٍ لقومٍ يعقلون. (۱)

ترجی اور ات ودن کے بدلتے رہے میں اور ات ودن کے بدلتے رہے میں اور ات ودن کے بدلتے رہے میں اور کشتیوں میں جو کہ دریا میں لے کرچلتی ہیں ، لوگوں کے کام کی چیزیں ہیں ، اور پانی میں جس کو اللہ نے آسان سے اتارائی سے زمین کوزندہ کیا اس کے مرجانے کے بعد ، اور اس میں سب فتم کے جانور پھیلا کے ، اور ہوا دُں کے بدلنے میں اور بادل میں جواس کے تھم کا تابعد ارہے ، آسان وزمین کے درمیان بیشک ان چیز وں میں تھندوں کے لیے نشانیاں ہیں۔

قل انها اعظكم بواحدة ان تقوموا لله مثنى وفرادى ثم تتفكروا. (٢)

ترجمه: "آپ كهديج كريس قوتم كوايك هيئت كرتا بول كرالله كنام پرايك ايك اوردودوكرك الله كرايك ايك اوردودوكرك الله كرايك وركرو-"

اولم يتفكروا في انفسهم ماخلق الله السموات والارض ومابينهما الابالحق واجل مسمى . (٣)

ترجمه: ''کیادہ اپنے آب میں دھیان نہیں کرتے کہ اللہ نے جوآسان وزمین بنائے، اور جو کچھان کے نیچ میں ہے سوٹھیک سادھ کراوروفت مقرر پر۔''

قل انظروا ماذا في السموات والارض. (٣)

ترجمه: "آ پفر ماديج كرويكموان چيزول كوجوآ سانول اورز من مل ب-"

فلينيظر الانسسان مسم خبلق ءخبلق من ماءٍ دافق يخوج من بين المصلب

والترائب. (۵)

<sup>(</sup>۱) بقرة: ۱۲ (۲) سياه: ۲۱ (۳) درم: ۸ (۲) يوس: ۱۰۱ (۵) طارق: ۲

ترجمہ: "اب دیکھ لے آوی کہ س چز سے بنا ہے، بنا ہے ایک اچھلتے ہوئے پانی ہے، جو پیٹے اور تھاتی ہوئے پانی ہے، جو پیٹے اور چھاتی ہوئے پانی ہے،

افلا ينظرون الى الابل كيف خلقت والى السماء كيف رفعت والى الجبال كيف نصبت والى الارض كيف سطحت. (١)

ترجمہ: "بھلاکیانظر نہیں کرتے اونٹوں پر کہ کیسے بنائے گئے ہیں، اور آسان پر کہ کیسے اس کو بلند کیا گیا ہے، اور پہاڑوں پر کہ کیسے کھڑے گئے ہیں، اور زمین پر کہ کیسے صاف بچھائی گئی ہے۔"

ان فی ذلك لذكری لمن كان له قلب او القی السمع و هو شهید. (۲)

ترجمه: "بیتگ اس میس و چنے كی جگہ ہے، اس كوجس كا ندر دل ہے، يا دھيان ہے
كان لگائے۔"

ومايذكرالااولو الالباب. (٣)

قرجمه: اورصرف عقل والے بى سمجھتے ہیں۔"

اس طرح کی بے شار آیات میں عقل وفکر کومہمیز لگائی گئے ہے، اور تذیر وتفکر کی وعوت وی گئی ہے، قرآن اس بارے میں اتنی تاکید کرتا ہے کہ جولوگ اپنی حقلوں اور صلاحیتوں کو استعمال نہیں کرتے ، اور محض رسم ورواج ، اور آبائی روایات کی پابندی کوسب پچھ بچھتے ہیں، ان کووہ جانور، بلکساس سے بھی فروتر قرار دیتا ہے، اس لیے کہ انسان اور جانور میں عقل ہی ایک نقطہ احتیاز ہے۔

واذاقيل لهم اتبعوا ماانزل الله قالوا بل نتبع ماالفينا عليه آباء نا اولوكان آباؤ هم لا يعقلون شيئاً ولا يهتدون ،ومثل الذين كفروا كمثل الذي ينعق بمالا يسمع الادعاء ونداء صم بكم عمى فهم لا يعقلون. (٣)

ترجمه: اورجب کوئی ان سے کے کہ اس حکم کی تابعد اری کرو، جواللہ نے نازل کی ہے، تو

کہتے ہیں کہ ہرگز نہیں، بلکہ ہم تو تابعداری کریں گے اس کی جس پر ہم نے اپنے باپ دادوں کو دیکھا ہے، بھلا اگر جدان کے باپ دادا کچھ بھی نہ بچھتے ہوں، اور نہ سیدھی راہ جانتے ہوں، اوران کا فروں کی مثال الی ہے، جیسے کوئی شخص ایک چیز کو پکارے، جو پچھ نہ سنے ، موائے پکارنے اور چلانے کے، بہرے، کونگے ، اندھے ہیں، وہ پچھ بیں، وہ پھھتے۔

افلم يسير وافي الارض فتكون لهم قلوب يعقلون بها او آذان يسمعون بها فانها لاتعمى الابصار ولكن تعمى القلوب التي في الصدور. (١)

ترجمہ: کیاز مین کی سرنہیں کی کہان کے دل ہوتے جن ہے وہ سجھتے ، یا کان ہوتے جن سے وہ سجھتے ، یا کان ہوتے جن سے وہ سنتے ،سو کچھ آئکھیں اندھی نہیں ہوتیں ، بلکہ وہ دل اندھے ہوتے ہیں جوسینو ب میں ہوتے ہیں۔

ولقدذرأنالجهنم كثيراً من الجن والانس لهم قلوب لايققهون بها ولهم اعين لايبصرون بها ولهم آذان لايسمعون بها اولفك كالانعام بل هم اضل اولفك هم الغافلون. (٢)

قرجمہ: اور دوزخ کے واسعے بہت ہے جن اور انسان پیدا کئے ہیں،ان کے پاس دل ہیں، جن سے بچھتے نہیں، آنکھیں ہیں جن سے دیکھتے نہیں، کان ہیں جن سے سنتے نہیں، وہ ایسے ہیں جیسے چویائے، بلکہان سے بھی زیادہ بے راہ، وہی لوگ غافل ہیں۔''

اس طرح کی متعدد نصوص میں عقل و فکر کے استعال کی ترغیب دی گئی ہے، اوران کو مہمل چھوڑنے کی ندمت کی گئی ہے، یے قتل و فکر کی آزادی سب سے اول اسلام نے دی، یورپ میں آج جوآزادی ضمیر کی بات سنائی دے رہی ہے وہ اسلام کی دیکھادیکھی ہے، اوروہ بھی منفی حالات کے دو عمل میں، ورنہ یورپ کے کلیسا، اور شخص حکومتوں کی تاریخ اہل نظرسے پوشیدہ نہیں، جس میں فکرو ضمیر پر یا بندی، ایخ آخری حدود کو پہو نچی ہوئی تھی۔

#### نرمبی *آ* زادی

اسلام پہلا فدہب ہے،جس نے اپنے ملک کے شہر یول کو فدہبی آ زادی دی،اور بداطان کیا کہ ہمل کے شہر یول کو فدہبی آ زادی دی،اور بداطان کیا کہ ہملی کیا کہ ہرانسان فدہب کے معالمے میں آزاد ہے،اور بیض نظریاتی تقریبی اعلان ندتھا، بلکہ مملی طور پراس نظریے کی افادیت کے لیے اسلام نے دوطریقے اختیار کئے۔

(۱) لوگوں کو پابند کیا کہ وہ دوسرے نداہب کااحترام کریں، اور کس کے ذہبی خیالات پرطنز و تقیدنہ کریں، اگرکوئی شخص اپنا کوئی مسلک اور ند ہب رکھتا ہے، تواس کو بالجبر دوسرے ندالات پرطنز و تقیدنہ کریں، اگر کوئی شخص اپنا کوئی مسلک اور ند ہب اجازت دی، کہ ند ہب ند ہب میں داخل کرنے سے اسلام نے تن کے ساتھ منع کیا، بس اس حد تک اجازت دی، کہ ند ہب کی تبلیغ کی جاسکتی ہے، بشر طیکہ اس میں کی تبلیغ کی جاسکتی ہے، اور عقل طور پر دلائل کی روشن میں بحث بھی کی جاسکتی ہے، بشر طیکہ اس میں جارحیت نہ ہو، اگر اس بحث کے نتیج میں کوئی اپنا ند ہب جھوڑ کر دوسرا ند ہب اختیار کرلے تو کوئی متعدد مضا کھر نہیں ورنہ زیرد تن کی کوئسی ند ہب میں داخل کرنے کی اجازت نہیں ہے، قرآن کی متعدد آیات میں بڑی وضاحت کے ساتھ ند ہجی آزادی کا تصور ملتا ہے، مثل :

لااكراه في الدين. (١)

ترجمه: دین کے معاملے میں کوئی زورز بردی نہیں ہے۔"

ولوشاء ربك لآمن من في الارض كلهم جميعاً افانت تكره الناس حتى الكونوا مومنين. (٢)

تسرجسه: اوراگرآپ کاپروردگارچا بتاتوزین کے سارے لوگ ایمان لے آتے ،کیا پھرآپ لوگول کومجور کریں گے کہ وہ مسلمان ہوجا کیں۔

فذكرانما انت مذكر لست عليهم بمصيطر. (٣)

قرجمه: سوآپ مجمائع مائيس،آپ كاكام تويى مجمانا ب،آپ ان پرداروغيس ميل ـ

و ماعلى الرسول الاالبلاغ المبين. (۱) توجمه: اوررسول ك ذرم ف واشح طور پر پر و نجاد ينا ب-

(۲) دوسری طرف خود اصحاب ند جب کواپنے ند جبی شعائر کی حفاظت کا تھم دیا گیا،
اوراس کے لیے کوئی سلبی موقف اختیار کئے بغیر ہرطر ایق تحفظ کے اپنانے کی اجازت دی گئی، یہاں
تک کہ اگر کسی جگہ اپنے ند جب کی حفاظت ممکن نہ ہو، تو وہاں سے جبرت کرنے کی تاکید کی گئی،
اور جولوگ بخت حالات میں گھرے دہنے کے باوجود ند جب کی حفاظت کے لیے جبرت نہیں کرتے
مان کی سخت ند مت کی گئی، الایہ کہ کسی کے اندر جبرت کی طاقت نہ ہو، تو پھر اسلام اس کو معذور
قرار دیتا ہے، قرآن کی درج ذیل آیات اس دوسری حکمت عملی کو ٹابت کر رہی ہیں۔

ان الذين توفاهم السلائكة ظالمى انفسهم قالوا فيم كنتم قالوا كنا مستضعفين في الارض قالوا ألم تكن ارض الله واسعة فتهاجروا فيها فاولئك مأواهم جهنم وساء ت مصيرا، الاالمستضعفين من الرجال والنساء والولدان لايستطيعون حيلة ولايهتدون سبيلاً فاولئك عسى الله ان يعفوا عنهم وكان الله عفواً غفوراً. (٢)

ترجمہ: بیشک وہ اوگ جن کی جان فرشتے اس حالت میں نکا لتے ہیں، کہ وہ اپ آپ پرخو ذظلم کرتے ہوتے ہیں، ان سے فرشتے پوچھتے ہیں کہ تم کس حال میں تھے؟ وہ کہتے ہیں کہ ہم اس ملک میں بے بنس تھے، فرشتے کہتے ہیں، کہ کیااللہ کی زمین کشادہ نہتی، کہ وطن چھوڑ کروہاں چلے جاتے، پس ایسوں کا ٹھکا نہ دوز نے ہے، اور وہ بہت بری جگہ جاہ ہو نچے، مگر مردول، محورتوں اور بچوں میں سے جو واقعی بے بس ہیں، جوکوئی تدبیر نہیں کر سکتے، اور نہ کہیں کاراستہ جانے ہیں، تو ایسوں کو امرید ہے کہ اللہ معان کردے، اور اللہ معان کرنے والا، بخشے والا ہے۔

ای زہی آزادی کا بیجے تھا کہ اسلام ممالک کے تمام شہری فرہی لحاظ سے اپنے آپ وآزاد

سجعتے تنے ، فیر مسلموں کو بھی اپنی عباد تھا ہیں ، اور اسکول قائم کرنے کی اجازت ہوتی تھی ، امراہی مما لک میں فرقہ وارانہ فساوات کا کو کی تصور ہی نہیں تھا ، اس لیے کہ اسلام جارحیت کے خلاف ہے، اسلامی حکمر انی کی ہزار سالہ تاریخ اس کی بہترین مثال ہے ، موجودہ مسلم مما لک بھی اس باب میں بہت نفیمت ہیں۔

آج کے مغربی دور میں ندہی آزادی کی جوتر کی اٹھی، دہ دراصل اسلام کی تقلید میں اٹھی،
اگرچہ بورپ کومنفی حالات کے روعمل میں اسلام کا سہار الینا پڑا، مگر دیریا سویر اسلام ہے کسی انبانی عہد کو جارہ کا کرنہیں ہے، مگراس مغربی تہذیبی آزادی کے دور میں بھی فرقہ دارانہ فسادات اور ندہبی تعضیات کی جوخوفناک فضا بنی ہوئی ہے اس کو دیکھتے ہوئے مغرب کا عہد کلیسا ہی غنیمت معلوم ہوتا ہے۔

#### زبان وبيان كي آزادي

اسلام نے اپنے ملک کے شہریوں کو دوسری آزادیوں کے ساتھ زبان و بیان کی آزادی بھی دی، اور ہرانسان کواخلاتی حدود میں رہتے ہوئے، اپنے مانی اضمیر کے اظہار کی اجازت دی، ایک آدی جس چیز کواچھا سمجھتا ہے، دہ اس کے اظہار کا بھی اختیار رکھتا ہے، اور جس کو ناپند کرتا ہے دہ بھی فلا ہر کرسکتا ہے، اسلام کہتا ہے کہ ایک باضمیر انسان جب اخلاتی اور شرعی حدود کے خلاف کوئی کام و کھے تو فورا اس پر نگیر کرے، خاموش ندر ہے، قرآن وحدیث کی بہت می نصوص میں بیمضمون وارد ہوا ہے۔

ولتكن منكم امة يدعون الى الخير ويامرون بالمعروف وينهون عن المنكر. (۱)

ترجمه: اور چاہے کتم میں ایک ایس جماعت دے جو بھلائی کی دعوت دے، اور نیکی کا

تھم کر ہے اور برائی ہے روکے۔

اللذين ان مكناهم في الارض اقاموالصلواة و آتواالزكاة وامروا بالمعروف ونهوا عن المنكر. (١)

قرجمہ: ایسے اوگ کہ اگر ہم ان کوز مین میں طاقت دیں جونماز قائم کریں گے،اورز کو ق دیں گے،اور نیکی کا حکم دیں گے،اور برائی سے روکیس گے۔

اور حضور صلى الله عليه وسلم في فرمايا:

من رأى منكم منكراً فليغيره بيده فان لم يستطع فبلسانه، فان لم يستطع فبلسانه، فان لم يستطع فبلسانه، فان لم يستطع فبقلبه و ذلك اضعف الايمان ، رواه مسلم. (٢)

ترجمہ: جو خض تم میں سے کوئی برائی دیکھے، تواس کواپنے ہاتھ سے رو کے، پس اگر ہاتھ سے رو کے، پس اگر ہاتھ سے رو کنے کی طاقت نہ ہو، تو زبان سے رو کے، ورنہ دل میں برا جانے، اور یہ ایمان کا سب سے کمزور درجہ ہے۔

افضل الجهاد كلمة حق عند سلطان جائر ، رواه احمد والنسائي والبيهقي. (٣)

ترجمه: سب سے بواجہاوکی ظالم یا وشاہ کے پاس حق بات کہنا ہے۔

سيد الشهداء حمز قابن عبدالمطلب ورجل قام الى امام جائر فامره ونهاه فقتله. (٣)

ترجمہ: حضور فرمایا کہ تمام شہداء کے سردار حضرت جمزہ ہیں، اوروہ مخف بھی ہے جس نے ایک ظالم بادشاہ کے پاس اٹھ کرامر بالمعروف اور نہی عن المئکر کا فریضہ ادا کیا، اور اس کی باداش میں قبل کیا گیا۔

(٣)مشكواة شريف: ٣٢٢

(۱)حج: ۱ ع(۲)مشكواة: ۳۹ ع

ان تمام نصوص میں خصرف زبان وبیان کی کھل آزادی دی گئی ہے، بلکه اگر کوئی شخص کی چیز کوغلط دیکھر ہا ہے، تواس پرلازم ہے کہ اس پر تغیر کرے، اس سے بڑھ کرآزادی گفتار کیا ہو کتی ہے؟ ....البتہ اسلام ایسی آزادی سے ضرور روکتا ہے، جس سے اخلاق وآ داب کے حدود متاثر ہوتے ہوں، یانظام المن درہم برہم ہوتا ہو، یاکسی کی ذاتیات یا تم جب پر یلغار ہوتی ہو، زبان وقلم کی ایسی ہوتے ہوں، یانظام آلمن درہم برہم ہوتا ہو، یاکسی کی ذاتیات یا تم جب، اور خداس کی اجازت ہے، اسلام یکسی نگام آزادی، شریعت اسلامیہ کی نگاہ میں خمطلوب ہے، اور خداس کی اجازت ہے، اسلام طور پر کہ کوئی فتنہ بریا نہ ہو، درج ذبل آیات میں ان حدود ار بورکی کیسی حکمت آمیز تعلیم دی گئی ہے۔ طور پر کہ کوئی فتنہ بریا نہ ہو، درج ذبل آیات میں ان حدود ار بورکی کیسی حکمت آمیز تعلیم دی گئی ہے۔ ادم المی صبیل ربک بالحکمة و الموعظة الحسنة و جادلهم بالتی ھی احسن. (۱)

ترجمه: ایزرب کراستے کی طرف حکمت اور بھلی نفیحت کے ذریعے بلائے، اور ان پر جحت ثابت کیجئے، ایسے طریقے پر جوبہتر ہو۔

خذ العفو وامربالعرف واعرض عن الجاهلين. (٢)

ترجمه: درگذركى عادت بنائي، ادر نكى كاحكم ديجيّ ، ادر جا بلول سے الگ رئے۔ واذا خاطبهم الجاهلون قالواسلاماً. (٣)

ترجمه: اورجب ان بے بے بحواوگ بات کرنے لگیں تو کہیں صاحب سلامت۔ و لانسبو الذین یدعون من دون الله فیسبوا الله عدواً بغیر علم. (۴) ترجمه: اورتم لوگ ان کو برانہ کہو، جن کی بیریستش کرتے ہیں، پھروہ بغیر سمجے بوجھ بے ادبی کے ساتھ اللہ کو برا کہ کیگیں گے۔

> لا يحب الله الجهر بالسوء من القول الامن ظلم. (۵) ترجمه: الشُّكُوكي كى برى بات كا ظاهر كرنا پنزئيس ، گريس پرظم ، وا ، و ـ

و لاتجادلوا اهل الكتاب الابالتي هي احسن الاالذين ظلموا منهم. (۱)

ترجه اورائل كماب سي بقطر انه كرو، كراس طرح سے جوبہتر ہو، كر جوان ميں بے
انساف ہیں۔

انسانی تاریخ کے طویل ترین تجربات کے بعد دوشم کے نظریے سامنے آئے ہیں:

(۱) ایک وہ ہے جوانسان کو پوری آزادی رائے دینے کا حامی ہے، اوراس کے لیے
کوئی حدود وقیو دمقرر نہیں کرتا، اس کا لازمی نتیجہ فرقہ واریت، تشدد، انتشار، انقلاب، نظام امن کی
برجی اور حکومت کا عدم استحکام ہے۔

(۲) دوسرانظریہ وہ ہے ، جو آزادی رائے پر پابندی عائد کرتا ہے ، ادر حکومت کے مزاج کے خلاف ہر تم کی گفتگو کو خلاف قانون قرار دیتا ہے ، گراس سے مسئلہ حل نہیں ہوتا ، اس میں انسان کا قلب و خمیر سمٹ کر رہ جاتا ہے ، صالح عناصر کی رائے اور خدمات سے حکومت کو کوئی فائدہ نہیں پہو نجتا ، نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ اندراندر بغاوت کا لاوا کی آرہتا ہے ، اوراجا تک جب وہ پھٹتا ہے تو ایک بھیا تک انقلاب کی شکل میں ظاہر ہوتا ہے۔

ان دونوں کے بین بین اسلام کانظریہ آزادی ہے، جورائے کی آزادی بھی دیتا ہے،
اوراس کے اظہار کے لیے بچھاخلاقی آداب، اورانظامی اصول وحدود بھی مقرر کرتا ہے، جس سے
ضمیر کی آزادی کا نقد ان نہ ہو، اور کوئی بدائنی بھی رونمانہ ہو۔

واضح رہے کہ اسلام نے جس ماحول میں بیر مختلف شم کی آزادیاں دی تھیں، وہ ماحول کوئی
ایسا نہ تھا، جوآزادی کے نظریے کے لیے قبل سے سازگار رہا ہو، بلکداس وقت دولت واقتداراور
طافت وقوت کا نام دانشمندی تھا، کمزوروں کو اجازت نہ تھی کہوہ بڑے لوگوں کے نیج کوئی رائے دیں،
وہ ہرصورت میں طاقت والوں کے احکام کے پابند تھے، خود مسلمانوں کو آغاز اسلام میں جن مصائب سے دوجار ہونا پڑا، وہ کسی بھی شم کی آزادی کی نفی کرتے ہیں، اس دفت صرف عرب بی نہیں پوری دنیا

ای منم کی مختن کی شکارتھی ،اورنظریة حریت کے لیے سی قوم میں کوئی جگدنہ تھی۔

مراسلام نے عالمی حالات کی پرواہ کئے بغیر دنیا کونظریۂ آ زادی دیا، تا کہ انسان کی فکری سطح بلند ہو، اس کی پنہاں صلاحیتوں کو امجرنے ادراجا گر ہونے کے مواقع فراہم ہوں، اور دنیا فکر ونظر، اور علم فن کے دہ کر شے دیکھے، جن سے ماضی کے انسان کا تصور خالی تھا۔

اسلام کے نظریہ آزادی کے گیارہ سو(۱۰۰) سال کے بعد بورپ کو ہوش آیا اور منفی حالات کی مسلسل گردشوں کے بعد اٹھار ہویں صدی عیسوی کے اواخریا انیسویں صدی کے اوائل میں اس کے مسلسل گردشوں کے بعد اٹھار ہویں صدی عیسوی کے اواخریا انیسویں صدی کے اوائل میں اس نے بھی نظریہ آزادی کو تعلیم کرلیا ، گرسخت جیرت ہوتی ہے جب ہم پچھلوگوں کی زبان سے سنتے ہیں کہ یورپ نظریہ آزادی کا پہلاکم بردارہے ، میتاریخ کا اتا بڑا مجموٹ ہے جس کی مثال کم ملتی ہے۔

### **(m)**

# اسلام كانظرية شوري

اسلام دنیا کا پہلا قانون ہے جس نے انسانی اجھاعیت کے لیے نظریم شور کی پیش کیا کہ انسان کا ہراجما کی کام باجمی مشورے سے ہونا جا ہے۔

وامرهم شورئ بينهم. (۱)

ترجمه: اوران كاكام بالهىم مورے يوتا ہے-"

وشاورهم في الامر. (r)

ترجمه: اورمعا المات مل الن عمشوره ميجيئ

اسلام نے یہ نظریہ اس وقت پیش کیا تھا، جب کہ عرب اس کا نصور بھی نہیں کر سکتے تھے، عربوں کی اخلاقی ، اقتصادی ، اور سیاسی زبوں حالی کود کیھتے ہوئے یہ ہر گرنہیں کہا جاسکتا کہ اسلام نے یہ نظریہ حالات سے متاثر ہو کر پیش کیا تھا، بلکہ اس نے یہ نظریہ انسان کے فکری ، اور تہذ ہی ارتقاء کے یہ نظریہ حالات سے متاثر ہو کر پیش کیا تھا، بلکہ اس نے یہ نظریہ انسان کے فکری ، اور تہذ ہی ارتقاء کے لیے دنیا کو دیا تھا، اس لیے کہ جو نظام حکومت اجماعی مشورے سے چلتا ہے ، اس میں پوری قوم کی نمائندگی ہوتی ہے ، قوم کے احساسات کا خلاصہ سامنے آجا تا ہے ، تمام لوگوں کی آراء سے فاکدہ اٹھانے کا موقعہ ملتا ہے ، اور پوری قوم کی فکری تائید کے بعد کسی قانون کونا فذ کرنا آسان ہوتا ہے ، اور اور کی قرورت نہیں ہوتی۔ اور اس میں زیادہ طافت استعال کرنے کی ضرورت نہیں ہوتی۔

یکی سب بنیادی فوائد ومصالح ہیں، جن کی بناپر اسلام نے شورائی نظام کانفشہ بیش کیا، گرشورائی نظام سے حاصل ہونے والی آزادی رائے کے نتیج میں جوخطرات پیدا ہوسکتے تھے، ان کی پیش بندی کے لیے اسلام نے ایس عکمت عملی اختیار کی ،جس سے امکانی خطرات کا انداد ہوجا تا ہے۔

مثلاً شورائی نظام میں اختلاف رائے قدرتی امر ہے، اس اختلاف رائے کے وقت امولی طور پرقوت رائے کے مطابق اور بالعوم کثرت رائے پر فیصلہ کیا جاتا ہے، فیصلہ کے بعد سب خریادہ خطرہ اس اقلیت سے ہوتا ہے، جس کی رائے مجلس شور کی بیابارلیا منٹ میں مائی نہیں جاگی، گراسلام نے اپنے ارکانِ شور کی کو یتلقین کی، کہ فیصلہ سے بہلے اس کا خیر مقدم اقلیت ہی کو کرنا چا ہے، فیصلہ رائے کا اظہار کر رے، مگر فیصلہ کے بعد سب سے پہلے اس کا خیر مقدم اقلیت ہی کو کرنا چا ہے، فیصلہ کے بعد میں ان ان کا مشورہ میں اپنی رائے پر اصرار کرنا، اسلامی قانون کی روے قطعی طور پر درست نہیں، کسی انسان کا مشورہ محص مشورہ ہے، وہ کوئی فیصلہ نیس کہ اس کو ماناہی لازم ہو، فیصلے بمیشہ ارکان شوری کے مجموعی احساس کے مطابق ہوتا ہے۔

چنانچہ نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے عملی طور پراس اصول کوخود بھی اختیار کیا ،اور دوسر سے صحابہ کوبھی اس کا پابند کیا، مثال کے طور پرغز وہ احد کے موقعہ پرآپ نے مسلمانوں کوجع کر کے مشور و کیا کہ آیا جنگ مدینہ سے باہرنگل کرلڑی جائے ، یامہ ینہ کے اندررہ ؟ حضور کی ذاتی رائے مدینہ کے اندر قلعہ بند ہوکر جنگ لڑنے کی تھی ، تا کہ کفار سے سامنا ہوتو مسلمان آئے سامنے جنگ کریں ، اور وقعہ بند ہوکر جنگ لڑنے کی تھی ، تا کہ کفار سے سامنا ہوتو مسلمان آئے سامنے جنگ کریں ، اور وقعہ سامنا میں مکانات کی چھتوں سے بلغار کریں، حضور کی رائے سے عبداللہ ابن ابی اور اس کے ساتھیوں نے اتفاق کیا، مگر عام مسلمانوں کی رائے بیتھی کہ مدینہ سے باہرنگل کر جنگ لڑی جائے ، ادر ہتھیار بند ہوکر مدینہ ہوگل کیا دو ادر اس پران کو اصرار بھی تھا، چنانچہ سب سے پہلے جس شخص نے اکثریت کے فیصلہ پڑلل کیا دو خود حضور کی ذات گرائی تھی ، حضور فور آگھر تشریف لے گئے ، ادر ہتھیار بند ہوکر مدینہ سے باہرنگل خود حضور کی ذات گرائی تھی ، حضور فور آگھر تشریف لے گئے ، ادر ہتھیار بند ہوکر مدینہ سے باہرنگل

گوجضور ہی کی رائے سے اختلاف کرنے کی بنا پرمسلمانوں کو چند حوادث کا سامنا کرنا پڑا،

جس ہے معلوم ہوا کہ حضور ہی کی رائے درست تھی ، گر فیصلہ کے بعد سب سے پہلے خود حضور نے اس رعمل کر کے ریسبتن دیا کہ ذاتی اور شخصی رایوں کا لحاظ فیصلہ سے قبل تک ہے، فیصلہ کے بعد مخصیتوں کواجتاعی فیصلے کے تابع ہوجانا جا ہے۔

حضور کی اس سنت پرآپ کی وفات کے بعد آپ کے صحابہ نے بھی ممل کیا ،عہد صدیقی میں فتنہ ارتداد کے موقعہ پراکشر صحابہ کی رائے میتھی کہ مرتدین اور مانعین ذکو قاسے جنگ نہ کی جائے بلکہ ان سے مصالحت کا رویہ اختیار کیا جائے جب کہ اقلیت کی رائے میتھی جن میں حضرت ابو بکر صدیق سرقہ سے محمد بیق سرقہ سے ،کہ مرتدین اور مانعین ذکو قاسے جنگ ہونی چاہئے ،آخر کا ربحث ومباحث کے بعد حضرت صدیق کی رائے کے مطابق جنگ کا فیصلہ ہواتو میدانِ جہاد میں سب سے پیش پیش وہ صحابہ دکھے گئے ، جودوران مشورہ جنگ کی مخالفت کردہے تھے۔(۱)

### جمہوریت اور آمریت کی ناکامی کے اسباب

یہ اسلامی شورائیت کا وہ ذرین اصول ہے جس سے بہت کان پریشانیوں اور دشواریوں کا سد باب کیا جا سکتا ہے جو جمہوریت سے نظم وقا نون کے لیے پیدا ہور ہے ہیں، مجبح ہے کہ جمہوریت کی بنیا دہمی شور کی ہی پرہے، اور انقلاب فرانس کے بعد یورپ نے اسلامی شوارئیت کی تقلید میں جمہوری شام کومتو تع کامیا بی حاصل نہ ہوگی، جمہوری حکومتوں میں جمہوری، بغاوت، فرقہ واریت، اور تشد و وانششار کے ایسے ایسے واقعات رونما ہوئے اور ہور ہیں خودسری، بغاوت، فرقہ واریت، اور تشد و وانششار کے ایسے ایسے واقعات رونما ہوئے اور ہور ہیں کہ لوگ شورائی نظام کی کامیا بی کوجمی شک کی نگاہ سے دیکھ رہے ہیں، مگر ورحقیقت جمہوریت کی ناکامی کا بنیا دی سب اس چیش بندی کا فقدان ہے، جواسلامی شورائیت ہی ملتی ہے، جمہوریت میں فیصلہ اکثریت کے مطابق ہوتا ہے، مگر اقلیت کو فیصلے کے بعد بھی اس کے خلاف ہولئے تقریر کرنے فیصلہ اکثریت کے فیصلے کا بائیکا ہے کردیتی اور کیچڑا چھا لئے کہ کا بائیکا ہے کردیتی اور کیچڑا چھا لئے کہ کا بائیکا ہے کردیتی اور کیچڑا چھا لئے کہ کا بائیکا ہے کردیتی اور کیچڑا چھا لئے کہ کا بائیکا ہے کردیتی اور کیچڑا چھا لئے کہ کھی چھوٹ ہوتی ہے، بلکہ بعض اوقات تو اقلیت اکثریت کے فیصلے کا بائیکا ہے کردیتی اور کیچڑا چھا لئے کہ کھی چھوٹ ہوتی ہے، بلکہ بعض اوقات تو اقلیت اکثریت کے فیصلے کا بائیکا ہے کردیتی اور کیچڑا چھا لئے کہ کھی جوٹ ہوتی ہے، بلکہ بعض اوقات تو اقلیت اکثریت کے فیصلے کا بائیکا ہے کردیتی اور کیچڑا جھا لئے کی کھی چھوٹ ہوتی ہے، بلکہ بعض اوقات تو اقلیت اکثریت کے فیصلے کا بائیکا ہے کردیتی

<sup>(</sup>١) التشريع البماكي الاسلامي: ج ار٢٨

ہے، احتجاجی بند مناتی ہے، اور اس قانون کے نفاذ میں مختلف رکاوٹیس کھڑی کرتی ہے، جوا کثریت کی رائے ہے باس ہوتا ہے۔

ان تمام خرابیوں کی جڑیہ ہے، فیصلہ کے بعد قانونی طور پرسب سے پہلے اقلیت کے ہی طرز ملل پر پابندی عائد ہونی چاہئے، گرمام نہاد جمہوری حکومتوں نے یہ کرنے کے بجائے، ڈکٹرواور اورخود مخار نظام حکومت کا رویہ اختیار کیا، تا کہ نظم سلطنت پر کنٹرول رکھاجا سے، مگر تاریخ کے طویل تجربات جائے ہیں کہ ڈکٹیر شپ اور آمریت بہت زیادہ دنوں تک نہیں چل سکتی، وہ بھی اس وقت تجرب کہ اسلام کی بدولت پوری دنیا میں آزادی کی اہر پھیل گئی ہے، آمریت اور شہنشا ہیت نتیجہ کے طور پر ملک میں ایک بھیا تک انقلاب جنم دیتی ہے، حکومت جب تک اپنے ملک کے عوام کی صحح ملک کے عوام کی صحح میں ندا کھا نہ کہ اور ان کے عمومی تصورات و خیالات سے قائدہ نہ اٹھائے گی ، اس وقت تک نہ عوام کو حکومت پر اعتماد قائم ہوسکتا ہے، اور نہ حکومت عوام کے مما تھا کو کی خلصانہ بر تا کو وقت تک نہ عوام کو حکومت پر اعتماد قائم ہوسکتا ہے، اور نہ حکومت عوام کے مما تھا کو کی مخلصانہ بر تا کو اس کے سے دھا کہ کہ سے کہ اس کے حکومت بر اعتماد قائم ہوسکتا ہے، اور نہ حکومت عوام کے مما تھا کو کی مخلصانہ بر تا کو کہ سے کہ اس کے حکومت بر اعتماد قائم ہوسکتا ہے، اور نہ حکومت عوام کے مما تھا کو کی مخلصانہ بر تا کو کہ سے کہ سے کہ اس کے حکومت بر اعتماد قائم ہوسکتا ہے، اور نہ حکومت عوام کے مما تھا کو کی مخلصانہ بر تا کو کہ سے کہ دیا تھا ہو کہ کو کہ کو کہ اس کے حکومت کو امران کے حکومت کو کہ کہ کہ سے کہ کر سکتی ہے۔

آمریت اور جمہوریت کے مابین اسلامی شورائیت ہی ایک ایسانظام عدل ہے، جس میں دونوں کے صالح عناصر اور جو ہری اجراء موجود ہیں، آمریت کی بنیا دوراصل سے وطاعت برہے، کہ رعایا پر اپنے امیر کی اطاعت لازم ہے، اوراس سے بخاوت سخت جرم ہے، اور جمہوریت کی بنیاد شورائیت پرہے، جس میں ملک کے تمام عوام سے قیام حکومت کے بارے میں رائے طلب کی جاتی ہے، اسلامی نظام حکومت میں بیدد نوں تو بیاں نہایت اعتمال اور تو از ان کے ساتھ موجود ہیں، ایک طرف اسلام اپنے عوام کوامیر کی اطاعت کا بختی سے حکم دیتا ہے، اوراس کی نافر مانی کوخدا ایک طرف اسلام اپنے عوام کوامیر کی اطاعت کا بختی سے حکم دیتا ہے، اوراس کی نافر مانی کوخدا اور سول کی نافر مانی قرار دیتا ہے، تو دومری طرف حکم انوں کو پایند کرتا ہے کہ وہ کوئی کام ملک کے اور سول کی نافر مانی قرار دیتا ہے، تو دومری طرف حکم انوں کو پایند کرتا ہے کہ وہ کوئی کام ملک کے اہل وائش کے مشورے کے بغیر نہ کریں، یہاں تک کہ حکم ان کا افتخاب بھی ارکان شور کی کے مشورے سے ہونا ضروری ہے، ان دونوں خو ویوں نے اسلامی نظام حکومت کوالی کامیاب اور مثالی سلطنت بنا دیا، جس کی مثال پیش کرنے سے دنا عاج ہے۔

آمریت اورجمہوریت دونوں نے اسلام کے ایک ایک جزوکولیا، اوردوسرے کوچھوڑ دیا،
جس کی بناپردونوں نا کام ثابت ہوئے، اٹھار ہویں صدی کے اثقلاب کے بعد فرانس نے آمریت کا
پردہ چاک کیا، اور آج کے حالات جمہوریت کی ناکامی کی داستان کھورہے ہیں، اس لیے آج کے
دور میں بھی اسلامی نظام حکومت کے سواکوئی نظام نہیں ہے، جودنیا میں امن وامان اورخوشحالی
دور میں بھی اسلامی نظام حکومت کے سواکوئی نظام نہیں ہے، جودنیا میں امن وامان اورخوشحالی
وفارغ البالی بیدا کر سکے، اور آج اس نظام کی اس سے زیادہ ضرورت ہے، جنتی دنیا کوساتویں
صدی عیسوی میں تھی۔

**(**%)

#### تحديداختيارات كانظريه

سب سے پہلے اسلام ہی نے حاکم کے اختیارات کی تحدید کا نظریہ پیش کیا، اور سرکاری چیزوں میں حکومت کے آزادانہ تصرفات پر پابندی لگائی، اس کے لیے پچھ حدود مقرر کئے، جن سے تجاوز کرناظلم قرار دیا، اس نظریے کی بنیاد تین چیزوں پر ہے۔

- (۱) حكرال كے ليے مدددِ اختيارات\_
- (۲) حدود ہے تجاوز پر حاکم وقت کی گرفت۔
  - (٣) قوم كوعزل امير كااختيار

#### (۱) حكمرال كے ليے حدودِ اختيارات

اسلام سے قبل حاکم کے اختیارات کی کوئی حدنہ تھی، اسے ہرطرر کے تفرف کی قانونی اجازت ہوتی تھی، حاکم و تحکوم کارشتہ آقا اور غلام کا ہوتا تھا، جس طرح آقا اپنے غلام پر ہرطرح کا اختیار رکھتا ہے ای طرح حاکم وقت کوائی رعایا پر پورے بورے اختیارات حاصل تھے، حاکم کی

ہرخواہش کی بھیل رعایا کا منعبی فریضہ تھا، حاکم جب جاہتا اپنی رعایا کو لائھی سے ہنکا کر جنگل پہونچا و بتا، اور جب جاہتا شہروں میں بسادیتا، بیسب بھی قوت واقتد ار کا کھیل ہوتا تھا، جب تک حاکم کے باس قوت ہوتی وہ اپنی رعایا کا ہرمکن استحصال کرتا، اور جول ہی اس کی قوت کمزور پڑتی رعایا اس کی باس توت ہوجاتے ، غرض نہ موام کے اطاعت سے آزاد ہوجاتی، اور بعض مظلوم تو اس کی جان کے در بے ہوجاتے ، غرض نہ موام کے زدیے گومیت کا کوئی معیارتھا، اور نہ حاکم کے اختیارات وتصرفات کے لیے کوئی حدتھی۔

اسلام نے آ کرسب سے اول حاکم کے لامحدود اختیارات کی تحدید کی ،حاکم ومحکوم کے رہتے کومعتدل بنایا، طاقت کے بجائے اجتماعی حاجات کی تکمیل اورانسانی قدروں کی حفاظت وحکومت كامنشور قرار ديا، جس كے ليے حاكم ومحكوم كى مشتر كه وحدت اور بالهمي موافقت ضروري ہے، اس ليے عوام کو بیراختیار دیا کہ وہ حکومت کے لیے ایسے شخص کا انتخاب کریں جوان کے اجتماعی تقاضوں کو پور ااور عمومی مصالح کی تگرانی کر سکے، اور حاکم کو یابند کیا کہ وہ حق کے خلاف قدم نہ اٹھائے، انسانی قدروں کو یا مال نہ کرے، قومی نقاضوں کومحسوں کرے، اور حدود سے تجاوز نہ کرے، ورنہ قوم کواختیار ہوگا کہاس کومعزول کر کے کسی دوسرے لائق انسان کواپنا حاکم بنالے، اسلام نے اس تصور كا بھى خاتمه كيا، جوصد يول سے چلاآر ہاتھا، كه حكومت كى ايك خاندان كاحق ہے، اور بدايك ورا شت ہے، جولامحالہ وارثوں کو ہی ملے گی ،اسلام نے اس کی جگدریصالح تصور دیا کہ حکومت دراصل خداوررسول کی نیابت وجانشینی ہے،اس لیے جس طرح رسول الله صلی الله علیہ وسلم دین وانسانیت کی حفاظت اوراجماعی سیاست کی پاسداری کرتے تھے، ای طرح امام وقت پر بھی لازم ہے کہ وہ ایخ یا اینے خاندان کے بجائے پوری قوم کی فلاح و بہبود کی فکر کرے۔(۱)

علامه ماوردي نے حاكم كے فرائض شاركرتے موئے لكھا ہے:

(۱) دین کی حفاظت(۲) نظام امن کا قیام (۳) حدود کا نفاذ (۴) احکام الّبی کا اجراء (۵) سرحدوں کا شحفظ (۲) طاغوتی طاقتوں کے خلاف اعلانِ جہاد (۷) تو می سر مایوں کی تگرانی

<sup>(1)</sup>الاحكام السلطانية: ١٠٠

(٨) حكومت كے ملاز مين اور الل كارول ميں تناسب كے ساتھ وظائف كي تقيم (١)

محربیسب ان حدود کے اندرہونا چاہیے ، جواللہ نے مقرر کئے ہیں، اور قوم پرا مام کی اطاعت ای وقت تک لازم ہے جب تک کہ امام اپنے کوئی الواقع خدااوررسول کا نائب سمجھے، اور اس کے مقتضی پر چلے، خدائی قانون سے انحاف کرنے کے بعدوہ مندحکومت پر بیٹھنے کا اہل نہیں رہتا، اس کے بعد مستحکومت پر قابض رہار اسر غاصبانہ قبضہ ہوگا، قرآن کی بہت ی آیات میں امام کوخدائی قانون کے مطابق فیصلہ کرنے کا تھم دیا گیا ہے۔

وان احكم بينهم بماانزل الله. (٢)

ترجمه: اوران كورميان اكتانون كمطابق نصل يجيح جواللدن نازل كياب-" شم جعلناك على شريعة من الامر فاتبعها ولاتتبع اهواء الذين لايعلمون. (٣)

ترجمه: بھرہم نے آپ کودین کے ایک دستور پر قائم کیا، پس آپ اس کی پیروی کیجئے، اور نادانوں کی خواہشات پرنہ چلئے۔"

ومن لم يحكم بماانزل الله فاولئك هم الكافرون. (٣)

ترجعہ: اور جواللہ کے نازل کردہ قانون کے مطابق فیصلہ ہیں کرتے دہی لوگ کافر ہیں۔'
ان تمام آیات میں حاکم وقت کوخدا کے نازل کردہ قانون کا پابند کیا گیاہے، جواس کی صاف دلیل ہے کہ اسلام کے نزدیک حاکم کے اختیارات فیر محدود نہیں ہیں، بلکہ اس کے لیے بھی بہت سے قیو دوضوا بط ہیں، جن کی پابندی حکومت کے لیے لازمی ہے، حرام وحلال کے مسئلے میں وہ قوم کے افراد کی طرح ایک فرد ہے ہیں اجتماعی فرمدداریاں اس کی زیادہ ہیں، ورندانفرادی فرمہ داریاں اس کی زیادہ ہیں، ورندانفرادی فرمہ داریاں اس بربھی بعید وہی ہیں جوقوم کے ایک فرد کے لیے ہوتی ہیں۔

## (٢) حدود سے تجاوز برحاکم وقت کی گرفت

اسلام ہے پہلے جتنے قوانین ملتے ہیں ان میں حاکم کی کسی بھی غلطی پرخواہ وہ کتنی ہی بوی

کیوں نے ہو،کوئی باز پرس نہیں کی جاسکتی تھی ، انسانی قانون صدر مملکت ، یاصدر جمہوریہ کومصدر
قانون قرار دیتا ہے، اس لیے وہ قانون کی گرفت سے بالاتر ہوتا ہے، بعض مما لک کے دستور میں
بادشاہ کوایک مقدس شخصیت کا درجہ دیا گیا تھا، جس سے غلطی کا امکان ہی نہیں تھا (بالفاظ دیگر اس کی غلطی کو غلطی نہیں کہا جاسکتا تھا، بلکہ اس کی غلطی بھی حق سمجھی جاتی تھی) مشلاً اسپین ، یورپ ، بلجیگا،
مصر، اٹلی اور روم میں جمہوریت سے قبل جوتوانین رائج شھان میں میہونہ تھی موجود تھی۔

انیسویں صدی عیسوی ہے بل تک جمہوری نظام میں بھی صدر جمہوریہ کی بھی جرم کا قانونی طور پر ذمہدار نہیں گردانا جاتا تھا، البتہ انیسوی صدی عیسوی کے بعد تحریک مساوات کے زیرا تربعض مما لک کے قوانین میں صدر کو بھی بعض جرائم کا ذمہ دار قرار دیا گیا، گرفرانسی قانون صدر جمہوریہ کی مما لک کے قوانین میں صدر کو بھی بعض جرائم کا ذمہ دار قرار دیا گیا، گرفرانسی قانون صدر جوابو، اوراس کے صرف اس وقت گرفت کرتا ہے، جب کہ اس سے کی بڑی قومی خیانت کا صدور ہوا ہو، اوراس کے لیے پختہ شہادتیں موجود ہوں، ایموائے کی جنگ کے بعد تقریباً بی قانون پولینڈ میں بھی پاس ہوا، کہ بھاری خیانت کے شوت یا عادی جرائم کے ارتکاب کی صورت میں پارلیا منٹ یا قومی اکثریت صدر کے خلاف مقدمہ چلا سکتی ہے۔

بعض مما لک کے دستور میں ہے بھی تھا کہ کس بھی ملک کا بادشاہ اگر دوسرے ملک کے کی علاقے میں جا کر خلاف قانون لوگوں کی بعض چیزیں لے لے، یا خیانت کا ارتکاب کرے، تواس پرکوئی گردنت نہیں ہے، اوراس احتیاز میں اس کے خصوصی ملاز میں بھی شریک تھے، اوراس کی توجیہ ماہرین قانون ہے کرتے تھے کہ دوسرے ملک کے باشندوں پراس مجرم باوشاہ اوراس کے ملاز مین کی ضیا فت اور تعظیم و تکریم واجب ہے، اس لیے ان کی تمام چیزوں پر ازخود قبل ہی سے بادشاہ کا استحقاق ثابت ہے، اورا گریہ کوئی جرم بھی ہوتو مہمان کی غلطیوں پر گرفت کرنا آ داب ضیافت کے استحقاق ثابت ہے، اورا گریہ کوئی جرم بھی ہوتو مہمان کی غلطیوں پر گرفت کرنا آ داب ضیافت کے استحقاق ثابت ہے، اورا گریہ کوئی جرم بھی ہوتو مہمان کی غلطیوں پر گرفت کرنا آ داب ضیافت کے

فلاف ہے۔(۱)

محرجیرت ہے کہ میہ آ داب واخلاق کی تلقین کی طرفہ طور پر کی جار ہی ہے، کیا خائن ہادشاہ کی بھی کوئی ذمہ داری نہیں تھی ، اور کیا خیانت کے باوجود کوئی فخص ضیافت اور تعظیم و تکریم کا مستحق رہ جاتا ہے؟

یہ ہے د نیوی قانون میں صدر مملکت کے قانونی امتیازات، د نیاوی قانون ایک طرف صدر مملکت کے اختیارات کوغیر محدود بنا تا ہے، دوسری طرف اس کے جرائم پرکوئی گرفت نہیں کرتا، اگر کرتا بھی ہے تو ایک خاص حد تک .....سب سے پہلے اسلام نے منصب صدارت کے لیے ایک منصفانہ تصور دیا، ایک طرف اس نے حاکم کے اختیارات کو محدود کیا، اوراہ اجماعیت کا یا بند کیا، تو دوسری طرف اس نے حاکم کے اختیارات کو محدود کیا، اوراہ اجماعیت کا یا بند کیا، تو دوسری طرف اس نے حاکم کے جرائم اور غلطیوں پڑتی کے ساتھ گرفت کی۔

### رسول الله كااسوه

حضورا کرم سلی الله علیه وسلم ایک جلیل الفدر پنجیبر ہونے کے ساتھ ساتھ ایک عظیم حکمرا ل بھی خصرا ان بھی خصرا ان بھی خصرات کی مرکز تھی ، مگر بار شادر بانی اپنے متعلق فرماتے ہے :

انما انا بشرمثلكم يوحي الي.

قرجمه: من تو تمهارى بى طرح ايك انسان بول ، مير ك ياس وى آتى ہے- " وهل كنت الابشراً رسولاً .

ترجمه: اور مين ايك انسان رسول بى تو مول-"

ایک بارآپ کی خدمت میں ایک اعرابی تشریف لائے، تو آپ کود مکھ کران پرسخت ہیبت طاری ہوگئی، اس وفت آپ نے اپنی ہیبت کم کرنے اور اپنے کوایک عام انسان کی طرح ظاہر کرنے کے لیے جو جملہ ارشا دفر مایا تھاوہ دنیا کے سی حکمراں کی تاریخ میں نہیں ملتا، آپ نے فرمایا:

هون عليك فانما اناابن امرأة كانت تاكل القديد. (١)

ترجمه: پرداه نه کریس توایک ایسی بی عورت کا بیٹا بول جوسوکھا گوشت کھاتی تھی۔'
ایک بارآپ نے قرض لیا تھا ، قرض خواہ نے آپ سے اپنے قرض کا بختی سے مطالبہ کیا ،
حضرت عمرٌ خدمت اقدس میں بیٹے تھے ،ان کواس گنتاخی پرطیش آگیا اس پرحضور اکرم صلی اللہ علیہ
وسلم نے فرمایا:

مه یاعه مراکنت احوج الی ان تامرنی بالوفاء و کان احوج الی ان تامره بالصبر . (۲)

ترجمه: عمرهم وا جابئ توريقا كتم مجهة رض چكانے كو كہتے ،اوراس شخص كومبركى تلقين كرتے ـ''

ایک باردسول الله صلی الله علیه وسلم این مرض الموت میں حضرت فضل بن عباس ،اور حضرت علی کے سہارے مسجد میں تشریف لائے ، اور منبر پر رونق افروز ہوئے ، پھر آپ نے اپنی امت کے سہارے مسجد میں اشریف لائے ، اور معاملات کے باب میں اپنے آپ کوایک عام انسان کی شکل امت کے سامنے جوالودا کی خطبہ دیا ،اور معاملات کے باب میں اپنے آپ کوایک عام انسان کی شکل میں جس طرح پیش فرمایا ، وہ ایک نبی بی کی شان ہو سکتی ہے ، حکمر انور ؛ کی تاریخ ایسانمونہ پیش کرنے سے عاجز ہے ،آپ نے خطبہ دیا:

ایهاالناس من کنت جلدت له ظهرا فهذ اظهری فلیستقدمنه و من کنت شتمت له عرضافهذ عرضی فلیستقدمنه و من اخذت له مالاً فهذا مالی فلیاخذ منه و لایخش الشحناء من قبلی، فانهالیست من شانی الاوان احبکم الی من اخذ منی حقا ان کان له او حللنی فلقیت ربی و انا طیب النفس.

ترجمه:ا كورا من نے جس كى پيھ پركوڑ امار ابوتو يديرى پيھ حاضر ہے وہ اس سے

<sup>(</sup>١) التشريع الجنائي الاسلامي: ٣١٧ (٢) زاد المعاد: ٥٩/١٥

قصاص کے لے، اور جس کا شان میں ش نے مال کے لیا ہو، تو میری عزت بھی حاضر ہے، وہ جھے ہے

اپنا بدلہ لے لے، اور جس کا میں نے مال لے لیا ہو، تو بیر برامال موجود ہے، اس میں سے اپنا حصہ

لے لے، اور میری جانب ہے کسی بغض وعداوت کی پرواہ نہ کرے، اس لیے کہ بیر میری شان نہیں،

سنو! تم میں مجھے سب سے زیادہ پہند بیرہ وہ شخص ہے، جو جھے سے حق وصول کر لے اگراس کا حق مجھ

پرہو، یا مجھے معاف کردے، پھر میں اپنے پروردگار ہے اس حال میں ملوں کہ میں خوش وخرم اور بری

الذ مدر ہول۔'

اس کے بعد آپ منبر سے اترے، ظہر کی نماز اداکی، پھر دوبارہ منبر پرتشریف لے گئے، اور اس طرح خطبہ دیا۔(۱)

حضور نے صدر مملکت کی حیثیت ہے جونمونہ صحابہ کے سامنے پیش کیا تھا، صحابہ خوداس کے عملی خمونہ بن گئے، آپ کے بعد آپ کے خلفاء نے جوز ندگی گذاری، وہ ایک عام انسان کی طرح جس میں انسانی اور معاشرتی حقوق کے باب میں خلیفہ کوکوئی اتمیاز حاصل نہ تھا۔ محمونہ صدیقی:

آپ کے بعد حضرت ابو بکر صدیق مبند خلافت پر شمکن ہوئے تو بیعت خلافت کے بعد آپ کی بہلی تقریر کے الفاظ میہ ہے۔

ايهاالناس قدوليت عليكم ولست بخيركم ان احسنت فاعينوني وان اسأت فقوموني.

ترجمہ: اےلوگو! یس تمہاراامیر بنایا گیا ہوں حالانکہ یس تم ہے بہتر نہیں ہوں ،اگر میں اچھا کام کروں تو میری اصلاح کروں تو میری اصلاح کروں تو میری اصلاح کروں نومیری اصلاح کروں نومیری اصلاح کروں نے میں آپ نے قوم کے ہاتھ عزل ونصب کا اختیار دیتے ہوئے فرمایا:

اطيعوني مااطعت الله ورسوله فاذا عصيت الله ورسوله فلاطاعة لي عليكم. (۱)

حضرت فاروق اعظم جب امیر المونین بنے، تو آپ نے وضاحت کے ساتھ ایک طرف امیر کی ضردرت پرزور دیا، تو دوسری طرف خلاف شرع کاموں پر امیر کوفل کرنے تک کی اجازت دی، آپ نے ایک دن خطبہ دیتے ہوئے فرمایا:

لوددت انى واياكم فى سفينة فى لجة البحر تذهب بناشرقا وغربا فلن يعجز الناس ان يولوا رجلامنهم فان استقام اتبعوه وان جنف اقتلوه.

ترجمہ: میری دلی آرزوہے کہ میں اورتم ایک کشتی میں سمندر کے نی مشرق دمغرب کا سفر کررہے ہوں اس وقت بھی لوگ اپنے میں سے کسی امیر کا انتخاب ضرور کریں، پھرا گروہ سیدھی راہ جلے تو اس کی پیروی کریں اور اگر حق سے اعراض کرے تو اس کو تل کردیں۔

اس پرحضرت طلحہ نے عرض کیا کہ آپ میہ کیوں نہیں کہتے کہ وہ تن سے انحراف کرے قواس کو معزول کر دیں ، بتو حضرت عمر ؓ نے فرمایا کہ نہیں!اس کے بعد وہ آل ہی کاسز اوار ہے۔(۲)

حضرت عمر نے اپنی زندگی میں کئی بارا پنے کوقصاص کے لیے پیش کیا، کسی پر قانونی کاروائی کرتے ہوئے ذرا بھی احساس ہوتا کہ انہوں نے حدسے زیادہ پختی کردی ہے، تو فوراً اس سے کہتے کہ بھائی تم جھے سے اپنا قصاص لے لو۔ (۳)

جب حضرت عرض کیا گیا کہ آپ ایسانہ کیا کریں، ہم شرم سے پانی پانی ہوجاتے ہیں تو انہوں نے جواب دیا کہ:

<sup>(</sup>١) تاريخ الكائل لا ين الحير: ٢٥ / ١٢ (٢) تاريخ اين الحير: ٢٥ / ٣) سيرة عمر اين الخفاب لا بن الجوزي: ١١٥،١١٣

رايست رسول الله صلى الله عليه وسلم يعطى القود من نفسه وابابكر يعطى القود من نفسه وانااعطى القود من نفسي. (١)

تسر جمہ: ش نے رسول الله صلی الله علیہ وسلم کو بھی اپنے کو قصاص کے لیے پیش کرتے ہوئے ویکھا ہے اور حصرت الو بکر کو بھی ،اس لیے میں بھی اپنے کو پیش کرتا ہوں۔'

حضرت عمران باب میں اپنے گور نروں سے بھی باز پر س کرتے ہے، ان کا تھم تھا کہ تمام گور نرموسم ج میں حاضر ہوں اور اپنے معاملات کی صفائی پیش کریں، جب پہلی بارج کے موقعہ پرتمام گور نرحاضر ہوئے، اور عالم اسلام کے گوشے گوشے سے لوگ جج کی نیت سے جمع ہوئے، تو حضرت عمر نے بھرے جمع میں خطہ دیا۔

ایهاالناس انی ماارسل الیکم عمالاً لیضربوا ابشارکم ولیاخذ وا اموالکم وانسما ارسلهم الیکم لیعلموکم دینکم وسنة نبیکم فمن فعل به شیئا سوئ ذلك فلیر فعه الی فوالذی نفس عمربیده لاقصنه منه.

مد خطید کن کر حضرت عمر و بن العاص الحیل پڑے، اور حضرت عمرے کہا کہ:

اے امیر المونین! آپ کی رائے میں اگر کسی گورنرنے اپنارعایا میں ہے کسی پر تہذیب تعلیم کے طور پرختی کی ہوتو کیا آپ اس کا بھی قصاص دلوا کیں گے؟

حضرت عمرنے فرمایا کہ:

اس ذات کی شم جس کے قبضے ش عمر کی جان ہے، میں ضرور اس سے تصاص دلواؤں گا، اور میں کیسے تصاص نددلواؤں جب کہ میں نے خود نبی کریم صلی اللہ علیہ دسلم کوقصاص کے لیے پیچکش کرتے ہوئے دیکھا ہے۔(۱)

اسلامی قانون کے مطابق عوام کواپنے حکمراں کے خلاف بھی مقدمہ دائر کرنے کی اجازت ہے، اوراس حکمرال کوعدالت میں اس طرح حاضر ہونا ضروری ہے، جس طرح کہ عام لوگ حاضر ہوتے ہیں۔ ہوتے ہیں۔

حضرت علی کرم اللہ وجہہ کا واقعہ مشہور ہے کہ آپ کی ذرہ گم ہوگئ تھی، آپ نے اچا تک اس ذرہ کو ایک یہودی کے پاس دیکھا، تو اس یہودی ہے کہا کہ بیزرہ تو میری ہے، اس یہودی نے فورا قاضی شرت کی عدالت میں حضرت علی کے خلاف مقدمہ دائز کر دیا جب کہ حضرت علی امیر المونین تھے، ادرآپ کوائی طرح عدالت میں حاضر ہونا پڑا جس طرح کہ دہ مدعی یہودی حاضر ہوا۔ (۲)

خلافت عباسیہ میں خلیفۃ المسلمین مامون الرشید پرکسی آدمی نے مقدمہ دائر کردیا، دارالسلطنت بغداد کے قاضی بھی بن اکٹم نے خلیفہ کے نام نوٹس جاری کی، مامون جب بھی کی عدالت میں حاضر ہوا، تو ایک خادم مامون کے پیچے پیچے ایک شاہی فرش لئے ہوئے آیا، قاضی نے بادشاہ کے اس امتیازی رویے پرفوراً کمیر کی اور کہا کہ امیر المونین بیٹھنے میں اپنے فریق سے متاز بننے بادشاہ کے اس امتیازی رویے پرفوراً کمیر کی اور کہا کہ امیر المونین بیٹھنے میں اپنے فریق سے متاز بننے کی کوشش نہ کیجئے ،خلیفہ شرمندہ ہوگیا، اور اس نے اپنے فریق کے لیے ای طرح کا دوسرا فرش لانے کو کہا۔ (۳)

## (۳) قوم کوعز ل امیر کااختیار

اسلام كے نزد كي حاكم وفت كوحدوداللي كا پابندر ہتے ہوئے مكى مصالح اور تقاضوں كى

(٢) التشريع البِمَا أَلِى الاسلامي: ج ار١٩٧

(١) تاريخ اين الاثير: ج٣٠٨ م كماب الخراج لا في يوسف: ٢٦

(٣) التشريع البمائي الاسلامي: ١٥ الر٣٠

بوری مرانی کرنالازم ہے، اوراس وقت بوری قوم برامام کی اطاعت بھی لازم ہے، کین اگر کوئی حاکم ائن اہلیت کھودے یا جان ہو جھ کر غفلت کرے ، یا حدود اللہ سے تجا دز کرے تو اس پر لازم ہے کہ دہ خود حکومت سے دستبر دار موکراہے سے سی زیادہ اال آدمی کو حکومت سونب دے، در نداسلامی قانون کی روسے اس کو حکومت سے برطرف کر کے کسی صالح اور لاکن انسان کو حکومت بر لانے کا قوم كواختيار ببوگا\_

قرآن کی متعدد آیات میں اولوالا مرکی اطاعت کا حکم دیا گیا ہے، گراس کے ساتھ بیشر طبھی لگادی گئی ہے کہوہ صدوداللہ اوراحکام شرع کا مابند ہو۔

يايهاالذين آمنوا اطيعواالله واطيعواالرسول واولى الامر منكم فان تنازعتم في شئى فردوه الى الله والرسول ان كنتم تومنون بالله واليوم الآخرذلك خير واحسن تاويلًا. (١)

ت جمه: اسايمان والو!الله كي اطاعت كرو، اور رسول كي اور اولوالا مركي اطاعت كرو، پھرا گرکسی چیز میں تم جھکڑ پڑو، تو اس کواللہ اور سول کی طرف رجوع کرو، اگرتم اللہ براور قیامت کے ون پر یقین رکھتے ہو، یہ بات اچھی ہادراس کا انجام بہت بہتر ہے۔''

حضورا كرم صلى الله عليه وسلم في فرمايا:

لاطاعة لمخلوق في معصية الخالق. (٢)

توجمه: كس څلوق كي اطاعت خالق كي معصيت مين نېيس كي جائے گي-'

السمع وألطاعة غلى المرء المسلم فيمااحب وكره مالم يومر بمعصية فلاسمع و لاطاعة ،متفق عليه . (٣)

ترجمه: ایک مسلمان پرخوانی نخوانی مع وطاعت اس وقت تک فرض ہے جب تک کہی معصیت کااس کو مکم ندویا جائے ، ورنہ کوئی شمع وطاعت اس پر داجب نہیں ہے۔'' عہد نبوی کے بعد حضرت ابو بکر صدیق اور حضرت فاروق اعظم اور دیگر خلفاء نے بھی قوم کے سامنے بہی اسوہ پیش کیا ،ان خلفاء کی نظار مرکے جوا قتباسات او پر ندکور ہوئے ہیں وہ اس باب میں زریں اصول کی حیثیت رکھتے ہیں۔

اس اسلامی نظریے کی ضرورت واہمیت جنتی عہداول میں تھی اتنی ہی بلکداس سے بھی زیادہ اس سے بھی زیادہ اس سے بھی زیادہ اس سے بہلے جس قانون نے اس نظریے کو قبول کیا ، وہ ستر ہویں صدی عیسوی میں انگریزی قانون تھا ، اس کے بعد اٹھار ہویں صدی عیسوی کے انقلاب فرانس کے بعد عام طور پر ممالک کے قانون تھا ، اس کے بعد اٹھار ہویں صدی عیسوی کے انقلاب فرانس کے بعد عام طور پر ممالک کے قانون میں قوم کو حکومت میں دخیل مان لیا گیا ، اور عوام کے لیے حاکم کے عزل ونصب کا اختیار تسلیم کرلیا گیا۔

**(\( \( \( \) \)** 

#### تعدداز دواج كانظرييه

اسلام نے ایک مرد کے لیے بیک وقت چار ہویاں تک رکھنے کی اجازت دی ہے، گرایسے مرد کے لیے جوتمام ہو ہوں کے درمیان انصاف کا معاملہ کر سکے، جس میں سے طاقت نہ ہو، یا اسے اندیشہ ہو کہ وہ کسی آیک کی جانب زیادہ مائل ہوجائے گا،اور دومرے کی حق تلفی کرے گا، تو ایسی صورت میں اس کے لیے ایک سے زائد ہو کا رکھنے کی اجازت نہیں ہے۔

قرآن مجید کی درج ذیل آیت میں اس نظر نے کو پیش کیا گیا ہے:

فانكحوا ماطاب لكم من النساء مثنى وثلاث ورباع فان خفتم الاتعدلوا فواحدة. (١)

ترجمه: پستم اپی پندیده مورتوں سے تکاح کرد، دودو، اور تین تین، اور چار اپر ا اگر تمہیں اندیشہ دکتم انساف نہ کرسکو گے تو صرف ایک سے تکاح کرد۔ اسلام کار نظری فطرت انسانی کے عین مطابق ہے، ادرای سے نکاح کے مقاصد ادر مصالح کی بخیل ہوتی ہے، اس کے متعدد اسباب ہیں:

(۱) اسلامی شریعت میں زنابرترین جرم ہے، اوراس کی سزاہمی اتن بی سخت ہے، اس لیے کہ اس سے معاشر سے میں بہت کی اخلاقی خرابیاں جنم لیتی ہیں، خاندانی زندگی جاہ ہوتی ہے، اور نسل انسانی پر بدترین اثرات مرتب ہوتے ہیں۔

زنا ہے دوکنے کا مطلب ہے کہ اس کے اسباب وجرکات بھی خم کردیے جا کیں ایساما حول بنایا جائے جس میں شریف النفس انسان زنا ہے اپ آپ وجفوظ رکھ سکے، ای غرض سے اسلام نے پردہ کا تھم دیا ، عورت مرد کے اختلاط پر پابندی لگائی ، عورتوں کو بلا ضرورت گھر سے باہر نگلنے ہے منع کیا ، تعداد از دواج بھی اس کا ایک حصہ ہے ، اس لیے کہ بعض مردا سے صحت مند ہوتے ہیں یا ان پر جنسیت اتنی غالب ہوتی ہے کہ وہ ایک ہوئی سے مطمئن نہیں ہو پاتے ، ایک صورت میں ایک سے جنسیت اتنی غالب ہوتی ہے کہ وہ ایک ہیوی سے مطمئن نہیں ہو پاتے ، ایک صورت میں ایک سے زاکد ہویاں رکھنے پر پابندی عاکد کرنے کا مطلب اس کے سوا کچھ نہ ہوگا کہ یا تو دہ اپنی اس ہوی کو جنسی تشددکا شکار بنا کیں یا پھروہ ذنا ہیں جنتا ہوجا کیں ۔

(۲) دوسری بات بیے کہ مردم تاری سے اندازہ ہوتا ہے کہ دنیا کے ذیا دی تھے میں عورتوں کی تعداد مردوں کے مقابلے میں زیادہ ہے، اگرتمام مردوں کو صرف ایک عورت سے شادی کرنے کا پابند کر دیا جائے ، تو باتی عورتوں کے لیے مردکہاں سے آئیں گے، اس کالازی نتیجہ بیہ وگا کہ دہ اپنی پوری زندگی ای کنوار پن میں گذاردی، اوراپنے نفس کے ساتھ مقابلہ کریں کیکن بیانسانی فطرت کے خلاف ہے ہیک نہ ہوسکے گا، اس سے زنا اور بہت کی اخلاتی خرابیاں پیدا ہوں گی، اور پورامعا شرہ تناہ ہوکررہ جائے گا، آج پورپ اور مغربی تہذیب سے متاثر مما لک میں آئے دن اس

(س) بعض ادقات جنگیں ہوتی ہیں ،ان میں عموماً مردار تے ہیں ،اور بھاری تعداد میں مرد مارے جاتے ہیں ،ایسے موقعہ پرعورتوں کی شرح مردوں کے مقابلے میں گئ گنازیادہ ہوجاتی ہے ، اس صورت میں تعداداز دواج کی اجازت ملک وقوم کی بہت بردی ضرورت بن جاتی ہیں۔

(۳) مرداور عورت کی استعداد اور ملاحیت میں بڑا فرق ہے، جنسی لحاظ ہے مردائی محتندانہ زندگی تک ہردفت اپنے کوآبادہ محسول کرسکتا ہے، اس کے برخلاف عورتوں کی ہروقت آتا ہے، جواوسطاً ایک ہفتہ تک رہتا ہے، آبادگی بہت مشکل ہے، کیوں کہ ہرمہینے عورتوں کو چیش آتا ہے، جواوسطاً ایک ہفتہ تک رہتا ہے، اور حالت چیش میں اسلامی تا نون کی رو ہے وطی کرنا جائز نہیں ہے، اور طبی لحاظ ہے بھی یہ بہت نقصان دہ عمل ہے، اسی طرح عورت ولادت کے بعد نفس میں مبتلا ہوتی ہے، جو چالیس (۳۰) روزتک روسکتا ہے، اس اثنا بھی مرد کاانی بیوی ہے قریب ہونا درست نہیں، سوال یہ ہے کہ جم وقت عورت ان حالات ہے دو چار ہو، اور مرد کوجنسی ضرورت کا احساس ہو، وہ کیا کرے؟ شریعت نے ایسے ہی مواقع کے لیے تعدداز دواج کی اجازت دی ہے۔

(۵) یوں بھی مرد کی فطرت میں کئی عورتوں کی طلب ہے، جیبا کہ مرد کے نفیاتی تجزیے سے ثابت ہوتا ہے، ایک مردایک عورت پرقانع نبیں رہ سکتا ہے، فطری تجدد کے بیش نظرا سے ایک کے علاوہ کی بھی تلاش رہتی ہے، فطرت کے اس تقاضائے جدت کالحاظ کرتے ہوئے بھی اسلام نے تعدداز دواج کی اجازت دی ہے۔

(۲) نکاح کا مقصد توالدو تناسل ہے، بعض مرتبہ جس عورت سے انسان شادی کرتا ہے، اس میں پیدائش طور پر بچہ پیدا کرنے کی صلاحیت نہیں ہوتی ، اگر مردکواس کے علاوہ کسی عورت سے شادی کرنے کی اجازت نہ دی جائے تو دہ مقصد نکاح کی تکمیل نہ کرسکے گا، اوراولاد کی معمت (جو ہرانسان کی فطری آرزو ہے) سے وہ محروم رہ جائے گا۔

(2) جولوگ آج ہے بہل اسلام کے تعدد از دواج پر اعتر اض کرتے تھے، پہلی اور دوسری جنگ عظیم کے بعد عورتوں کی شرح تعداد کود کھے کرخودوہ لوگ تعدد کے بارے میں سنجیدگ کے ساتھ غور کرنے لگے ہیں، اس کے علاوہ ایک ہیوی پر انحصار کی صورت میں یورپ بدکاری کے جس دلدل میں پھنس چکا ہے، اور کلب تھیٹر سینما ہال، اور طوا نف خانوں میں جوعیا شیاں ہورہی ہیں، ان

کود کیستے ہوئے ،خودانگریز مصلحین بھی اسلام کے نظریۂ تعدد کواختیار کرنے کی تجویز پیش کرد ہے ہیں ، اور ہمیں یقین ہے کہ ایک وقت آئے گا ، کہ دنیا دوسر ہے تو انین کی طرح اسلام کے اس قانون کوبھی چارونا چار قبول کرلے گی ، انشاء اللہ۔(۱)

**(Y)** 

### د بون معلق چندنظریات:

اسلام نے آج سے چودہ سو(۱۴۰۰) سال قبل دیون سے متعلق چندایسے نظریات دیے تھے، جوآج کے ترقی یافتہ دور میں بھی جدیدترین نظریات کہلاتے ہیں،قرآن کی ایک آیت میں سے نظریات ایک تسلسل سے بیان کئے گئے:

يايهاالذين آمنوا اذ تداينتم بدين الى اجل مسمى فاكتبره وليكتب بينكم كاتب بالعدل والأياب كاتب ان يكتب كماعلمه الله فليكتب وليملل الذى عليه الحق وليتق الله وبه والا يبخس منه شيئاً فان كان الذى عليه الحق سفيها او ضعيفا او الايستطيع ان يمل هو فليملل وليه بالعدل واستشهدوا شهيدين من رجالكم فان لم يكونا رجلين فوجل وامرأتان ممن ترضون من الشهداء ان تضل احد اهما فتذكر احداهما الاخرى والاياب الشهداء اذا مادعوا والاتساموا ان تكتبره صغيرا او كبيرا الى اجله ذلكم اقسط عندالله واقوم للشهادة وادنى الاترتبابو الاان تكون تجارة حاضرة تدير ونها بينكم فليس عليكم جناح الاتكتبوها واشهدوا اذا تبايعتم والايضار كاتب والشهيد وان تفعلوافانه فسوق بكم واتقوا الله ويعلمكم الله والله بكل شئى عليم. (٢)

قرجمه: اے ایمان والو! جبتم کی معین مت کے لیے ادھار کالین دین کروٹو اس کولک لیا کرو،اوراس کو لکھے تمہارے مابین کوئی لکھنے والا انصاف کے ساتھ،اور جسے لکھنا آتا ہووہ لکھنے سے ا تکار نہ کرے، بلکہ جس طرح اللہ نے اس کو سکھایا ای طرح وہ دوسروں کے لیے لکھنے کے کام آئے، اور بیدوستاویز لکھائے وہ جس پرحق عائد ہوتاہے، اور وہ اللہ سے جواس کارب ہے، ڈرے اوراس من كوئى كى نه كرے اور اگروه جس يرحق عائد ہوتا ہے، نادان ياضعيف ہو، يالكھوان سكتا ہو، تو جواس كا ولی ہو، وہ انصاف کے ساتھ لکھوادے اوراس براینے لوگوں میں سے دومردوں کو گواہ تھمرالو، اگردومرد نہ ہوں، توایک مرد اور دوعورتیں سہی، یہ گواہ تمہارے پندیدہ لوگوں میں سے ہوں، دوعورتیں اس لیے کہ ایک بھول جائے گی تو دوسری یاددانا دے گی، ادر گواہ جب بالائے جا نیں تو آنے سے انکارندکریں، اور قرض چھوٹا ہو یابرا، اس کی مت تک کے لیے اس کو لکھنے میں تساہل نہ برتو، ميه مدايات الله كنز ديك زياده قرين عدل، كوابي كوزياده تعيك ركھنے والى ، اوراس امر كے زياده قرین قیاس ہیں کہتم شبہات میں نہ بروء ہاں!گرمعاملہ دست بدست لین دین اور دست گرداں نوعیت کا ہوتب اس کے نہ لکھنے میں کوئی حرج نہیں اورتم کوئی معاملہ خرید وفروخت کا کروتو اس صورت میں بھی گواہ بنالیا کرو، اور کا تب یا گواہ کوکسی طرح کا نقصان نہ پہو نجایا جائے ، اور اگرتم ایسا کرو گے، توبیتمهاری بردی زبردست نافر مانی بوگی ،اورالله سے ڈرتے رہو،الله تعلیم دے رہا ہے،اورالله ہرچزکوجانتاہے۔

اس آیت کریمه میں دیون سے متعلق چند بنیادی نظریات کی تعلیم دی گئی ہے۔

- (۱) ادهارلین دین میں لکھنے کا حکم \_
- (۳) دستادیز لکھوانے کا اختیار اس کو ہے جس پرخق عا کد ہوتا ہے۔
  - (٣) محل شهادت سے بازر ہے پر پابندی کا تھم۔
- (۵) کاتب دگواه کے اوصاف وشرائط اوران ہے متعلق اخلاقی ہدایات۔

## (۱) اوهار لين دين ميں لکھنے کا حکم

اسلام نے ادھارلین وین کی صورت میں ایک عقد نامہ تیار کرنے کا تھم دیا خواہ دین مجبونا ہویا بوا، دین کے مفہوم میں ہروہ عقد شامل ہے، جودونوں فریق میں سے کوئی فریق اپنے ذمہ لازم کرتا ہے، اس میں قرض، رہن، نیچ، اور کسی کام کا عہد وغیرہ سب شامل ہیں۔(۱)

شریعت نے بیتھم ایسے ماحول میں دیا تھا،جس میں لکھنے پڑھنے کا کوئی رواج نہیں تھا، حرب قوم ایک ان پڑھ قوم تھی، ریکستانی صحرا اور پھر یکی چٹانوں میں رہتے ہوئے اس میں مجیب قتم کی وحشت اور خشونت پید ہوا گئتھی، اس میں مستقبل کی طرف بار کی کے ساتھ دیکھنے کی صلاحیت نہتی، مگر اسلام چونکہ کممل اور ابدی تانون تھا، اور وہ و نیا میں انسانیت کے ارتقاء اور اس کوفکری وتہذیبی عظمتوں ہے آشنا کرانے آیا تھا، اس لیے اس نے یہ نظریہ پٹن کیا، تا کہ ایک طرف ان پڑھ عربوں میں لکھنے پڑھنے کارواج پیدا ہو، ان کی نگاہ میں لکھنے کی اہمیت ظاہر ہو، اور وہ بھی و نیا کی سیاست، میں لکھنے پڑھنے کارواج پیدا ہو، ان کی نگاہ میں لکھنے کی اہمیت ظاہر ہو، اور وہ بھی و نیا کی سیاست، اور انسانی اقد ارکوا چھی طرح سمجھ سکیں، دوسری طرف اس کے ذریعے حقوق کی حفاظت ہو، اور شخوت کی راہ پیدا نہ ہو، اس لیے کہ جب دونوں کے دستخط کے ساتھ عقد نامہ تیار ہوگا اور شوح تالنی، یابد دیا تی کا کوئی شبہ نہ ہوگا اور حقوق کی حفاظت بھی ہوگی۔

اسلام کا چودہ سو(۱۴۰۰) سالہ قدیم نظریہ دورحاضر کا جدیدترین نظریہ ہے، بین الاقوامی قانون نے بھی افغار ہویں صدی عیسوی کے اداخر سے تمام لوگوں پر تعلیم کوضر دری قرار دیا ہے، تاکہ دنیا کاعلمی معیار بلند ہو، بیاسلامی نظریة دین کے سیاسی اوراجتماعی پہلوکی تقلید ہے۔

اٹھار ہویں صدی کے اواخر اور انیسویں صدی کے اوائل میں انقلاب کے بعد فرانس نے بعد فرانس نے بعد فرانس نے بھی قانونی طور پر اس نظریے کوشلیم کرلیا، کہ اگر دین مؤجل بڑی مقدار میں لیا جائے ،تواس کولکھناضروری ہے،عام بورپ کا قانون بھی بہی ہے،کین ماہرین قانون کہتے ہیں کہ دین کے

<sup>(</sup>١) التشريع البناكي الاسلامي: ج ار ٥٦

کھنے کے لیے کسی بڑی مقدار کی قیدنگانا مناسب بیس ہے، ہر چھوٹے بڑے دین کے لیے لکھنا ضرور می قرار دیا جانا چاہئے، چنانچہ یورپ کے بعض ممالک نے اس نظر بے کوبغیر کسی قید کے مان لیا ہے، اور ہمیں امید ہے کہ یورپ کے باتی ممالک بھی اس کو بہت جلد مان لیس سے، انشاءاللہ۔(۱)

## (۲) دست گردال تجارتی عقو د کااستناء

البته اس سے قرآن نے ان تجارتی عقو د کا استثناء کیا ہے، جودست بدست ہوں ان میں لکھنے کی کوئی حاجت نہیں ہے، اس لیے کہ ایسے معاملات ایک ہی مجلس میں تمام ہوجاتے ہیں، آئندہ کے ساتھ ان کا کوئی تعلق نہیں ہوتا، اس لیے ان کے بارے میں کسی نزاع یا بدگانی کا امکان نہیں ہے، لہذا ان کونہ لکھنے میں کوئی مضا گفتہیں ہے۔

اس طرح اضطراری صورتوں کا بھی استناء ہے، مثلاً کوئی شخص سفر میں کسی ہے ادھار معاملہ کرے، اور وہاں لکھنے والا کوئی موجود نہ ہو، تو نہ لکھنے کی اجازت ہے، البتہ اس صورت میں صانت کے لیے قرض دہندہ کے یاس کوئی چیزر ہن رکھنا ہوگا۔

وان كنتم على سفرولم تجدوا كاتبافرهان مقبوضة فان امن بعضكم بعضاً فليؤد الذي اوتمن امانته وليتق الله ربه ولاتكتموا الشهادة ومن يكتمها فانه اثم قلبه والله بما تعملون عليم. (٢)

تسرجسه: ادراگریم سفر میں ہوا در کا تب ندل سکے، تو رہی قبضہ میں کراد د، پس اگرایک دوسرے پراعتمادی صورت نکل آئے تو جس کے پاس امانت رکھی گئے ہے، وہ اس کی امانت اداکرے، ادر اللہ سے جواس کا رب ہے، ڈرے، ادر شہادت کو چھپاؤ مت، جواس کو چھپائے تو وہ یا در کھے کہ اس کا دل گنگار ہے، اور اللہ جو پچھٹم کررہے ہواس کو جانے والا ہے۔''

آئ کے جدید تو انین نے اسلام کے اس نظریے کو بھی قبول کر لیا ہے، بلکہ بیان کے نز دیک اس دور کا اہم اور جدید ترین نظر رہے۔

## (۳) دستاویز لکھوانے کا افتیار

اسلام نے دستادیز لکھوانے کا اختیاراس کو دیاہے، جس پرحق عائد **ہوتاہے، اور وہ خود** لکھوانے پرقا در نہ ہوتو اس کا کوئی آ دمی لکھوائے گا۔

وليملل الذي عليه الحق وليتق الله ربه ولايبخس منه شيئا فان كان الذي عليه الحق سفيها أو لايستطيع ان يمل هو فليملل وليه بالعدل الآيه،

ترجمہ: اور بیدستاویز لکھائے وہ جس پرتن عائد ہوتا ہے، اور وہ اللہ سے ڈر بے جواس کارب ہے، اور اس میں کوئی کمی نہ کرے، اور اگروہ جس پرتن عائد ہوتا ہے، ناوان یاضعیف ہویا لکھوانہ سکتا ہو، تو جواس کا ولی ہودہ انصاف کے ساتھ کھوادے۔''

اسلام نے اس نظریے میں کمزور فریق کی رعایت کی ہے، اس لیے کہ جب وہ خودعقد کا املاکرائے گا، تو کمی بیشی یاکسی ظلم کاامکان نہیں رہے گا، دوسرا فائدہ اس میں یہ ہے کہ جب وہ خض عقد کا املاء کرائے گا، جس پرحق عائد ہوتا ہے، تو وہ اپنے فرائض کی ادائیگی میں مستعدر ہے گا، اور اس بارے میں کسی بدنیتی سے دو جارنہ ہوگا۔

آج کے جدیدقانون میں اسلام کے اس نظریے کی کانی اہمیت محسوں کی جارہی ہے،
خصوصاً پور پی مما لک میں ارباب اموال کی جانب سے مزودروں اور کمزوروں کے ساتھ جوغیر منصفانہ
برتا وَہور ہا ہے، اور طاقت والوں نے طاقت کے جنون میں کمزوروں کے جوحقوق غصب کر لئے ہیں،
ان سے بنجیدہ طبقے میں ایک بے چینی کی لہر پیدا ہوگئ ہے، ان مظالم کے انسداد کے لیے مختلف تدابیر کی
ان سے بنجیدہ طبقے میں ایک بوئی تدبیری کمزوروں کے حقوق کی حفاظت نہ کرسکیں، ہرتد بیرنا کام گئی،
آخرکار عام طور پر مزدوروں میں اور خاص بنجیدہ طبقے میں بھی لوگ اسلام کے اس نظریے پرخور کرنے
اور اس کی افادیت کو محسوں کرنے گئے ہیں، آثار پھھ ایسے معلوم ہوتے ہیں کہ بہت جلدتمام مغربی

<sup>(</sup>١) التشريع البناكي الاسلامي: ج ارو٢

## (۴) تحملِ شهادت کانظریه

قرآن نے ای آیت دین میں سے کم بھی دیا ہے کہ اگرتم کو کسی واقعہ کے مشاہدے اور گواہ بننے کے لیے بلایا جائے تو اس سے انکار نہ کرو، بلکہ فوری اس کی دعوت پر لبیک کہہ کرمقام واقعہ تک پیونچواور اس کے چٹم دید گواہ بن جاؤ۔

يهال پردوچيزي بين: (۱) تخلشهادت (۲) ادائشهادت

آیت دین جس کا ہم ذکر کررہے ہیں، اس میں ادائے شہادت کا حکم نہیں ہے، بلکہ لل شہادت کا ہے، ادائے شہادت کا حکم قرآن کی دوسری آیات میں ہے:

والتكتموا الشهادة ومن يكتمهافاته اثم قلبه. (١)

ترجمه: اور گوائل ندچميا دَ، اور جو گوائل چميائ گاال كادل گذگار موگا-

يايها الذين آمنواكونوا قوامين بالقسط شهداء لله ولوعلى انفسكم او الوالدين و الاقربين ان يكن غنيا او فقيراً فالله اولى بهما فلاتتبعوا الهوى ان تفعلوا و ان تلوؤا او تعرضوا فان الله كان بماتعملون خبيراً. (٢)

ترجمہ: اسائیان دالو!انساف پرقائم رہو،اللہ کے داسطے گوائی دو،اگر چرتمہارایا مال
باپ کا یا قرابت والوں کا نقصان ہی ہو، اگر کوئی مالدار ہے یا مختاج ہے، تو اللہ ان کا خیرخواہ تم سے
زیادہ ہے، پس تم انساف کرنے میں خواہش کی بیردی نہ کرو، اورا گرتم زبان ملو کے، یا بچنا چاہو گ،
تو اللہ تمہارے سب کا موں سے واقف ہے۔

ان دونوں آیات میں قرآن نے کچی گوائی دینے کا تاکیدی تھم دیا ہے، ادراس بارے میں کسی قرابت یا ذاتی نقصان کالحاظ میں کیا ہے، آج کے انسانی قوانین بھی جھوٹی شہادت، اور کتمانِ شہادت دونوں کونا جائز قرار دیتے ہیں ، محرقر آن کی آیت دین کا پیکڑا:

ولاياب الشهداء اذا مادعوا

ترجمه: اور كواه الكارندكري جب ال كوبلايا جائے.

اس میں قرآن نے خمل شہادت کا تھم دیا ہے، کہ کسی واقعہ کے مشاہدے کے لیے تم کو ہلایا جائے ، بتواس سے نکار نہ کرو، بلکہ مقام واقعہ پر پہونچو، اور حالات کا مشاہدہ کرو، ور نہ اگر لوگ ایک روسرے کے معاملہ میں گواہ بننے سے بچتے رہے تو معاشرے کا شدید نقصان ہوگا، پھر بی ضرورت تو کسی کہ بھی پیش آسی ہے، ایک شخص آج کسی کے کا نہیں آئے گا تو دوسرا اس کے کام کیوں آئے گا؟

یدوہ نظریہ ہے جو صرف اسلامی قانون کی خصوصیت ہے، آج تک کسی ملک کے قانون نے اس بنیا دی اصول کی اہمیت محسوس ہوتا ہے کہ انسانی قانون ایمی بہت حد تک تشہا درنا تمام ہے۔

آیت دین میں بیچار بنیادی احکامات تھے جن میں سے شروع کے دوکوانسانی توانین نے قبول کرایا ہے، تنیسر کے جانب رجحانات بیدا ہور ہے ہیں، اور چوتھے کا تصور بھی ابھی ان کے اندر پیدا نہیں ہوسکا ہے۔

#### (۵) کا تب وشاہر کے اوصاف وشرائط

ای آیت دین میں کا تب وشاہد کی بعض ایسی ضروری صفات کا ذکر کیا گیا ہے، جن کے بغیر نہ عقد نامے پراعتاد کیا جاسکتا ہے، اور نہ شہادت مقبول ہو سکتی ہے۔

قرآن کا تب کے بارے میں ضروری قرار دیتا ہے کہ وہ انصاف پیند طبیعت کا حامل ہو، شریعت کے احکام سے واقف ہو، متواضع اور مجیدہ ہو، کہ اس کواگر لکھنے کے لیے کہا جائے تو انکار ندکرے۔

شاہد کا نقشہ قرآن اس طرح کھینچنا ہے کہ وہ ایسا آدمی ہونا جا ہے جولوگوں کی نگاہ میں محبوب ومقبول ہور بعنی اس کے اخلاق، عادات، اٹھال اور اچھا کی وانفر ادک معاملات غیر معیاری نہ ہوں مکی قانوني جرم كامرتكب ندمومتهم ندموه حافظه الكامضبوط موءاليمي عقل ونهم كاما لك مور

ورمروبی گواہ بن سکتے ہیں اور اگر دومر دیروقت نیال کیس تو ایک مرداور دو مورتی ہی کانی
ہیں، دو مورتیں اس لیے کہ اگر ان میں ہے ایک بھول جائے تو دومری اسے یا دولا دے، کیوں کہ
عورت خلتی طور پر ناتص العقل ہوتی ہے، اس کے علادہ دہ کمزور دل کی مالک ہوتی ہے، اس لیے
عدالت میں قاضی کے سامنے اس پر ہیبت طاری ہو سکتی ہے، اور اس کے حواس منتشر ہو سکتے ہیں، اس
وقت عین ممکن ہے کہ ادائے شہادت ہیں اس کی زبان سے پچھکا پچھنکل جائے اس لیے دومری
عورت اس کو یا دولاتی رہے گی، .....اس کے سواجب دو مورتیں ہوں گی تو دونوں کو ایک دومر سے
سامی ہوگی، خوف کا غلبہ کم ہوگا، اکیلی مورت کیسی ہی باہمت ہوگر مردوں کے مجمع میں خصوصا
عدالت میں نج کے سامنے اس کی ہمت جواب دے سکتی ہے، اس لیے دود و مورتوں کی رفاقت ان کے
سلی ہوگی، خوف کا غلبہ کم ہوگا، اکیلی مورت کیسی ہی باہمت ہوگر مردوں کے مجمع میں خصوصا
سے تسلی ہوگی، خوف کا غلبہ کم ہوگا، اکیلی مورت کیسی ہی باہمت ہوگر مردوں کے مجمع میں خصوصا
سے تسلی ہوگی، خوف کا غلبہ کم ہوگا، اکیلی مورت کیسی ہی باہمت ہوگر مردوں کے مجمع میں خصوصا
سے تسلی ہوگی، خوف کا غلبہ کم ہوگا، اکیلی مورت کیسی ہی باہمت ہوگر مردوں کے مجمع میں خصوصا
سے تسلی ہوگی، خوف کا غلبہ کم ہوگا، اکیلی عورت کیسی ہوگا ہوگیں۔
سے تسلی ہوگی، خوف کا غلبہ کم ہوگا، اکیلی عورت کیسی ہوگا ہوگیں۔

ایک بات یہ بھی ہے کہ تورت کی صنف جذباتی ہوتی ہے، ہوسکتا ہے کہ جس کے خلاف وہ گوائی دے رہی ہوسکتا ہے کہ جس کے خلاف وہ گوائی دے رہی ہے دہ کوئی خوبصورت جوان مردہو، اوراس کود کھے کراچا تک وہ گوائی دیے ہے انکارکردے، یا جب کی موافقت میں وہ گوائی دے دے، یا جس کی موافقت میں وہ گوائی دے رہی ہے، وہ کوئی حسین خورت ہو، اوراس کے حسد میں وہ الٹی گوائی دے وے رہیکن جب دو خورتیں ہوں گی، تو دونوں خورتوں کا یک بی طرح کے جذبات سے مغلوب ہونا عام حالات میں مشکل دو خورتیں ہوں گی آز دونوں خورتوں کا یک بی طرح کے جذبات سے مغلوب ہونا عام حالات میں مشکل ہے، اس بنا پرشر ایت اسلامیہ نے گوائی میں ایک مرد کی جگہ دو خورتوں کو ضروری قرار دیا۔

قرآن نے گواہوں اور کا تبول سے متعلق یہ ہدایات بھی دی ہے، کہ ان کوخواہ بخواہ پریشان نہ کیا جائے ، اگران کوچھوٹی چھوٹی ہاتوں پرتگ کیا جائے گا، تو لوگ گواہی دینا اور عقد نامہ لکھنا چھوڑ دیں گے، اور پھرسارے معاملات خصوصاً عدالتی کاروائیاں بہت زیادہ متاثر ہوں گی، جواجما کی نقصان کا ہا عث ہوگا۔

#### (4)

## قانون میں قابل تبدیل اور نا قابلِ تبدیل کی تقسیم

اسلامی قانون کے بنیادی اصول نا قابل تبدیل ہیں، جب کہ ان اصولوں سے متفرع ہونے والے جواحکام عرف ورواج ، اور حالات زبانہ سے متعلق ہیں ، وہ عرف وحالات کی تبدیلی سے قابل تبدیل ہوتے ہیں، یہیں سے مغربی مصنفین نے یہ تیجہ اخذ کیا کہ قانون میں دو جھے ہونے چاہئے ، ایک نا قابل تبدیل جس کو' وستور' کا نام دیا جا تا ہے ، دہ دراصل اصولوں کا مجموعہ ہوتا ہے ، اور دوسرا قابل تبدیل جو متفرع مسائل کا مجموعہ ہوتا ہے۔

یہ تقسیم دراصل قانون اسلامی سے مستعار ہے، اس تتم کی تقسیم اسلامی قانون سے قبل انسانی قوانین میں نہیں ملتی۔

 $(\Lambda)$ 

#### يرائيوث قانون كاتصور

اسلام نے اہل ذمہ کے جوخصوصی احکام بیان کئے ہیں، ان سے اہل مغرب نے پرائیوٹ قانون (شخصی قوانین) کا تصور اخذ کیا، اور انہوں نے قانون کواس لحاظ سے دوحصوں میں تقسیم کر دیا،
یعنی قانون عام، جس کا تعلق عوامی زندگی سے ہو، اور قانون خاص لیعن شخصی یا پرائیوٹ قانون، جس کا
تعلق انسان کی خانگی زندگی کے مسائل سے ہو، اس طرح مغربی قانون اس باب میں ہمی اسلامی
قانون کا خوشہ چیں دیا۔

#### (9)

کے ایم انگری اسلام کی جھلکیاں صاف دکھائی دیتی ہیں، مثلًا انگلستان ہیں عدالت سے طلاق کی بین مثلًا انگلستان ہیں عدالت سے طلاق کی جی ہیں، مثلًا انگلستان ہیں عدالت سے طلاق کی دیتی ہیں، مثلًا انگلستان ہیں عدالت سے طلاق کی دگری حاصل کرنے کے بعد عورت کے لیے تین سو(۴۰۰) دن کی عدت مقرر کی گئی اور بلجیم میں مطلقہ کے لیے دی (۱۰) مہینے کی عدت ہے، جواسلام کی ہی ناقص تقلید ہے، انگلستان اور بلجیم کے سوا کہیں عورت کے نکاح ٹانی کے لیے درت انظار مقرز نہیں گئی ہے۔

#### (1+)

آسٹریلیا، بلجیم، سوئزرلینڈ، اور ناروے میں صرف میاں بیوی کی باہمی رضا مندی سے ہی طلاق ہو سکتی ہے، جوقانونِ اسلام کے ضلع سے ملتی جستی ہے۔

#### (11)

جرمنی میں زوجین میں ہے کسی ایک کا دوسرے کوچھوڑ دینا، اوراس سے بے تعلق ہوکر رہنا موجب طلاق نہیں ہے، جب تک کہ بیغل ایک سال تک مسلسل جاری ندر ہے، بیا بلاء کا دھندلاسا عکس ہے، سوئز رلینڈ میں اس کے لیے تین (۳) سال کی مدت ہے، اور ہالینڈ میں پانچ (۵) سال کی، دوسر ےممالک کے قوانین اس باب میں ساکت ہیں۔

#### (11)

مفقو دالخمر کے لیے سوئڈن میں ۲ رسال کی مت انتظار ہے، اور ہالینڈ میں دس (۱۰) سال جواسلام کے قانون مفقو دالخمر کی نقل ہے، دوسرے ممالک کے قوانین اس بارے میں خاموش

#### (14)

### قانونی تعبیرات میں اسلامی اثرات

مغرب نے جہاں مسلمانوں سے اشیا ہے تجارت اور صنعت مستعاد کی ہیں جن کا اثر مغربی زبانوں میں مستعمل عربی الفاظ کی شکل میں اب بھی پایا جاتا ہے، وہیں اس نے اسلامی قانون کا بھی اثر قبول کیا، جو خاص طور پر مغرب کی تجارتی زبان میں زیادہ نمایاں ہے، اس کی چند مثالیں پیش ہیں:

(۱) فرانسیں تجارتی قانون میں ایک لفظ (AVAL) استعال ہوتا ہے، جس کے معنی اس صفاحت کے ہیں، جو کوئی تیسرافریق کسی ہنڈی کی توثیق کر کے دیتا ہے، یہ لفظ عربی حوالہ سے ماخوذ ہے، جس کے معنی ہیں قرمے کو نتا ہے، یہ لفظ عربی حوالہ سے ماخوذ ہے، جس کے معنی ہیں قرمے کو نتقل کرنا

ردمی قانون کے برخلاف اسلامی قانون میں اس شم کا انقال قرض ہمیشہ جائز رہاہے ہے طریقہ پورپ کی تنجارتی روایات میں ان عرب تاجروں نے جاری کیا تھا جنہوں نے یور پی تجارت میں اپنی زبان کے اثر ات بھی چھوڑے تھے۔

(۲) دوسرالفظ اداریز (AVARIES) ہے جس کا مطلب مغربی قانون بحری کی اصطلاح میں وہ نقصان ہے جو کی جہازیا اس میں لائے ہوئے سامان کو پہو نیچ ، اس لفظ کاماً خذ بھی عربی لفظ د' ایوار' ہے ، جوعر بی زبان میں اس معنی میں استعمال ہوتا ہے۔

(س) نظام الاوقاف جواسلامی قانون کا ایک حصہ ہے، اور جس کا کوئی تصور رومی نظام قانون میں نہیں ملتا ، مغرب کوسلیسی جنگوں کے دوران مسلمانوں ہی سے حاصل ہوا، اینگلوامر میکن قانون میں جوٹرسٹ سٹم پایاجا تا ہے، وہ اسلامی نظام اوقاف ہی کی تقل ہے۔

ل مجھافت میں بیافظ تلاش بسیار کے بعد بھی نال سکا ممکن ہے بیروت میں بیاصطلاح مستعمل ہو۔

(س) بہت ہے ایسے قانونی محاورات ہیں جوروی الاصل نہیں ہیں اور مغرب میں قرون وسطی میں ستعمل ہیں، عربی قانونی محاورات سے مشابہ ہیں، اس سے انکار نہیں کیا جاسکتا کہ سیال بھی اسلامی قانون کا اثر ہی کارفر ماہے۔(۱)

(۱) فلسفة التشريع في الاسلام: معنفيذًا كرم في محمصا في صدرعد البت مرا نعد بيروت

مصنف بيك نظر

نام: اخترامام عادل قاسمی

والدماجد: حضرت مولا نامحفوظ الرحمن صاحب دامت بركاتهم ،

ولادت: ١٠رمرم الحرام ١٣٨٨ الصمطابق الريل ١٩٢٨ء

جائے پیدائش: منورواشریف شلعستی پور، بہار

ابتدائی تعلیم: گرپر (حضرت والد ماجد دامت برکاتهم ، نانامحترم حضرت حاجی تیل احمد صاحب سلحاوی اور دیگراسا تذه ہے) مدرسہ اسلامیہ مدینة العلوم چروئنة کا مستی پور

مدر سه خبر العلوم بردونی صلع سستی پور مدر سه خبر العلوم بردونی صلع سستی پور

مدرسه بشارت العلوم كهرايال يتقرا دربهنگه،

مدرسه وصية العلوم الدآباد يولي،

وسطانوى تعليم: مدرسددينيه غازى بور، يولى،

فضیلت: دارالعلوم دیوبند عنم اهمطابق کرواء

افياء: دارالعلوم ديوبند ١٩٨٨ همطابق ١٩٨٨ء

ایم،اے: (اردو)میسور بونیورٹی،میسورکرنا فک د ۱۹۹۷ء (درجداول سے)

### تدريس وافياً:

دارالعلوم دیوبند (بحثیت معین المدرسین) ۱۹۸۹ ه تا ۱۹۹۱ء مدرسه عربیمراخ العلوم سیوان (بحثیت استاذ مدرس ومفتی) ۱۹۹۰ء دارالعلوم حیدرآ باد (بحثیت استاذ حدیث ومفتی) ۱۹۹۱ء تا ۱۹۹۷ء دارالعلوم سبیل السلام حیدرآ باد (بحثیت استاذ حدیث وصدر کلیة الشریعیه ۱۹۹۹ء تا ۲۰۰۳ء وامعدر بانی منوروا شریف (بحثیت مهتم و مدرس ومفتی (سم ۲۰۰۰ء تا حال)

تصنيفات:

ا: منصب صحابه (مهلی با قاعده کماب) (مطبوعه د بوبند)

٢: حجاز \_ د يوبندتك

سو: حقوق انسانی کا اسلامی منشور (مطبوعه جامعه ربانی منور واشریف)

سم: غیرمسلم ملکوں میں مسلمانوں کے مسائل (مطبوعہ جامعہ ربانی منورواشریف)

۵: حضرت شاه ولی الله د ہلوی اینے نقعمی (مطبوعہ جامعہ ربانی منور وانثریف) نظریات وخد مات کے آئینے میں

٢: قوا نين عالم مين اسلامي قانون كالنبياز (مطبوعه جامعد باني منورواشريف)

٤: موجوده عبدزوال مين مسلمانون كيليح مدايات (مطبوعه جامعدر باني منوروا شريف)

٨:سيرت طيب كے چندانتيازى بہلو (زرطيع جامعدربانی منورواشريف)

9:سەمائى دغوت حق\_

علاوه از می مختلف کانفرنسوں ، سیمیناروں اور رسائل وجرائد کے لئے علمی ، دین ، فقهی ، خقیقی ، فختیقی ، فناند کے لئے علمی ، دین ، فقهی ، خقیقی ، فنی اوراد بی موضوعات برسینکٹروں مقالات ومضامین لکھے گئے -

#### ادارت:

ماهنامه حسامی حیدرآباد (بحثیت مدرتجریه <mark>۱۹۹۳ء تا ۱۹۹</mark>۱ء) سهابی دِعوت حق منورداشریف مستی پور (بحثیت نگرال مان ماء تاحال)

> ا بهتمام وانتظام: جامعه ربانی منور داشریف ضلع سستی پوربهار،

ولى آرزو علم وتحقيق سے تاحيات اهتفال، جامعدر بانى كى ترقى واستحكام وقبوليت ، اسپنے لئے صحت وعافيت اور حسن خاتمه،